
1

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ҚАЗАҚСТАН РЕСПУБЛИКАСЫ 
ҒЫЛЫМ ЖӘНЕ ЖОҒАРҒЫ БІЛІМ МИНИСТРЛІГІ

ҒЫЛЫМ КОМИТЕТІ

ФИЛОСОФИЯ, САЯСАТТАНУ 
ЖӘНЕ ДІНТАНУ ИНСТИТУТЫ

ДҮНИЕТАНЫМДЫҚ ПАРАДИГМА НЕГІЗІНДЕГІ 
ҚАЗАҚ ХАЛҚЫНЫҢ ФИЛОСОФИЯЛЫҚ ЖӘНЕ 

ПОЭТИКАЛЫҚ МҰРАЛАРЫНЫҢ МӘНІ 
                            

республикалық дөңгелек үстел 
материалдар жинағы 

ЗНАЧЕНИЕ ФИЛОСОФСКОГО И ПОЭТИЧЕСКОГО 
НАСЛЕДИЯ КАЗАХСКОГО НАРОДА  НА ОСНОВЕ 

МИРОВОЗЗРЕНЧЕСКОЙ ПАРАДИГМЫ
                        

       сборник материалов 
республиканского круглого стола 

Алматы, 2022



2

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ӘОЖ 1/14
КБЖ 87.3 
Д 87

ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 
институтының Ғылыми кеңесі ұсынған                                       

Редакция алқасы: 
       С.Т. Сейдуманов, Философия, саясаттану және дінтану институтының бас 

директоры, ҚР ҰҒА академигі, әлеуметтану ғылымдарының докторы, профессор  
(жауапты редактор)

       С.Е. Нұрмұратов, философия ғылымдарының докторы, профессор 
       Ж.Б. Ошақбаева, философия ғылымдарының кандидаты 

         
Д 87   Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының филосо-

фиялық және поэтикалық мұраларының мәні: республикалық дөңгелек үстел 
материалдар жинағы. – Сборник материалов республиканского круглого стола: 
Значение философского и поэтического наследия казахского народа  на ос-
нове мировоззренческой парадигмы. – Алматы: ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, сая-
саттану және дінтану институты, 2022. – 336 б. 

ISBN – 978-601-08-0474-6

«Қазақстанның қазіргі жаңғыру кезеңіндегі қазақ халқының фило-софиялық-
поэтикалық мұрасының рухани-мәдени әлеуеті» ғылыми жобасы ауқымында 
өткізілген дөңгелек үстелдің негізгі материалдары қазіргі қазақстандық қоғамның 
жаңғыру негізіндегі қазақ халқының философиялық-поэтикалық мұрасын зерде-
леуге арналған. 

Жинақ гуманитарлық бағыттағы ғылым саласында қызмет ететін ғалымдар 
мен оқытушыларға, докторант, магистрант және студенттерге, сондай-ақ атал-
мыш мәселеге қызығушылық танытатын жалпы оқырман қауымға арналады. 

Республикалық дөңгелек үстел №AP08856541 «Қазақстанның қазіргі 
жаңғыру кезеңіндегі қазақ халқының философиялық-поэтикалық мұраларының мәні» 
тақырыбындағы ғылыми жоба аясында өткізілді.

Республиканский круглый стол проведен в рамках научного проекта  
№AP08856541 «Духовно-культурный потенциал философско-поэтического наследия казах-
ского народа на современном модернизационном этапе развития Казахстана».

ӘОЖ 1/14 
КБЖ 87.3 

ISBN –   978-601-08-0474-6             © ҚР ҒЖБМ ҒК «Философия, саясаттану
                                                               және дінтану институты» ШЖҚ РМК, 2022



3

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

   МАЗМҰНЫ – СОДЕРЖАНИЕ

Кіріспе сөз......................................................................................... 6
Ошақбаева Ж.Б. 
Қазақ халқының философиялық-поэтикалық мұрасының 
тарихи-философиялық негіздері..................................................... 8
Әлжан Қ.Ұ. 
Истоки национального мировоззрения в контексте 
отношения «Человек и Мир»........................................................... 18
Колчигин С.Ю. 
Литература и философия: к основанию их единства 
и подлинности................................................................................... 28
Нұрмұратов С.Е.
Рухани мәдениеттің зияткерлік ұлтты 
қалыптастырудағы маңызы.............................................................. 35
Раев Д.С. 
Қазақ би-шешендері танымындағы тілдің мінездік табиғаты...... 45
Қоңырбаева К.М. 
Поэтикалық мұралардың философиялық-дүниетанымдық 
өзегін айқындау................................................................................. 65
Барлыбаева Г.Г. 
О соотношении поэзии и философии в наследии 
мыслителей великой степи............................................................... 75
Ғабитов Т.Х. 
Тәуелсіздік философияcы................................................................ 84
Курмангалиева Г.Г.
Интеллектуально-духовное наследие прошлого в модернизации 
общественного сознания и диалоге культур Центральной Азии...... 97
Тайжанов А.Т.
Дәстүрлі түркілік мораль және Абайдың адамгершілік ілімі....... 108
Сатершинов Б.М. 
Қазақ тарихын зерттеудегі шежірелік дәстүр................................ 117
Нұрмұратов С.Е., Карибаев О.О.
Қазақ философиясының тарихи имманентті 
әлеуетінің пайымдалуы.................................................................... 127



4

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Аташ Б.М.
Ауызша мәдениет құндылығы (тереңнен сыр шертсек)............... 137
Бекежен Ө.
Әбіш Кекілбаев шығармашылығы: «өктемдік философиясы».... 143
Сартаева Р.С.
Абай в пространстве культуры современного Казахстана........... 153
Құсайынов Д.Ө., Аюпова З.К.
Қазіргі Қазақстан қоғамының жаңаруы контексіндегі 
Абайдың философиялық-поэтикалық мұрасы.............................. 165
Коянбаева Г.Р., Заурбекова Л.Р.
Ценностные нормативы казахстанского общества 
и казахская философия..................................................................... 184
Елеукулова Г.К.
Устная традиция как основа духовной культуры номадов.......... 194
Мейірманов А.Д.
Қожа Ахмет Ясауи рухани мұрасының рәміздік мәні – 
адамның рухани кемелденуі............................................................ 207
Қоңырбаева К.М.  
Қазақ этикалық мұрасындағы құндылықтық қырлар................... 221
Аймұратов С.Б.
Ежелгі тарихи жазба ескерткіштері: философиялық 
сабақтастық мәселесі....................................................................... 230
Жаңабаева Д.М. 
Заманауи кезеңіндегі Абай мұрасының маңыздылығы................... 238
Киекенова Б.Б.
Жаңа Қазақстанның рухани-мәдени әлеуетін жетілдірудегі 
айтыс құбылысының маңызы.......................................................... 245
Абдрахманова Ж.
Тіл мен дүниетаным бірлігінің лингвомәдени астары.................. 252
Сатыбалдиева Д.С.
Философская сущность музыкально-поэтического творчества 
жырау и акынов ХIХ в.: аксиологический контекст..................... 262
Омарова Г.С.
Жүніс Әмре руханилығының қазақ 
ойшылдары шығармашылығымен үндестігі.................................. 272



5

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Жетпісбаева  М.С. 
Мұстафа Шоқайдың әлеуметтік философиясы............................. 281
Altaikyzy А.
Discourse Analysis of the Kazakhstani Segment of Social Networks 
and Online Platforms for 2021 To Determine the Ideological 
Orientations of Kazakhstanis.............................................................. 287
Калдыбеков Н.С.
«Араб ақылы» теориясының дәстүр мен жаңашылдық 
байланысындағы орны..................................................................... 295
Касабекова Е.К.
Ценности в обществе........................................................................ 301
Жәненұлы Әділ
Әдет-ғұрып пен салт-дәстүрдің шариғатпен байланысы.............. 306
Садықов Д.К.  
Жаңа Қазақстандағы дін мәселелері............................................... 314
Тоқтарбекова Л.Н.
Таухид ұғымының мәні мен мағынасы........................................... 320
Нүсіпова Г.И.
Заманауи кезеңдегі қазақ этикалық ойының әлеуеті..................... 327



6

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

КІРІСПЕ СӨЗ 

«Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының фи-
лософиялық және поэтикалық мұраларының мәні» тақырыбын-
дағы дөңгелек үстел «Қазақстанның қазіргі жаңғыру кезеңін-
дегі қазақ халқының философиялық-поэтикалық мұрасының 
рухани-мәдени әлеуеті» ғылыми жобасы ауқымында өтті. 
«Дөңгелек үстел» заманауи қазақстандық әлеуметтің рухани 
жаңғыруындағы қазақ халқының философиялық-поэтикалық 
мұрасының тарихи-философиялық, құндылықтық-мағыналық 
аспектілерін тұжырымдамалық негіздеуге бағытталған. 

Дөңгелек үстелдің басты ғылыми бағыттары:
- Философия мен әдебиеттің өзара байланысының филосо-

фиялық-әдіснамалық мәселелері;
- Қазіргі қазақстандық қоғамның жаңғыру негізіндегі қазақ 

халқының философиялық-поэтикалық мұрасы;
- Қазақ философиясының қалыптасуындағы мифология 

және оның елдің рухани жаңғыру үдерісіне ықпалы;
- Қазақ фольклорының философиялық-дүниетанымдық 

аспектілері;
- Айтыс мәдениеттер сұхбатының қазіргі формасы ретінде. 
Кез-келген ұлттың философиялық ойының өмір сүру фор-

маларын оның философиялық ойының тарихи кезеңдерінен 
көруге болады. Қазақ халқының даналығының дамуы тұтас 
формада көрініс табады. Қазақ халқында философиялық ой 
шешендік сөздер, мақал-мәтелдер, аңыздар, поэзия арқылы 
беріледі. Көркем сөз шеберлері өмір құбылыстарының 
дүниетанымы негізінде адамдар арасындағы қарым-қатынасты  
ғасырлар бойы қалыптасқан халықтың дәстүрлерімен, руха-
ни өмірімен, армандары мен мүдделерімен таныстырады. Бұл 
қоғамға, әлемге, табиғат құбылыстарына, адам өміріне белгілі 
бір маңызды оқиғаға немесе өзіне деген көзқарасты көрсететін 
философиялық, даналық ойлар. 

Халық шығармашылығы шығармаларының дүниетаным-
дық мазмұнын, оның әр түрлі жанрларын (мақал-мәтелдер, 



7

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ертегілер, аңыздар, эпостар және т.б.) зерттеу оңай емес. Рас, 
халық ауыз әдебиетінің шынайы халықтық туындысын халыққа 
жат, халыққа қарсы шығармалардан ажырату қиын емес. 
Бірақ зерттеуші фольклор идеологиясының мәнін анықтай 
бастағанда бірден қиындықтарға тап болады. Өйткені, бір 
жанрдағы көптеген туындылардың, әсіресе әр түрлі жанрдағы 
шығармалардың идеялық мазмұны, әдетте, сәйкес келмейді. 

Теориялық және әдіснамалық тұрғыдан алғанда, жаңа 
ғылыми тұжырымдамалық идеялар, терең ғылыми сындарлы 
тұжырымдамалар мен осы ғылыми жобада қамтылған тарихи-
философиялық зерттеулердің ғылыми нәтижелері қазіргі 
Қазақстанның келер онжылдық пен болашақтағы рухани, 
мәдени және әлеуметтік дамуы үшін шешуші мәнге ие. 



8

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ҚАЗАҚ ХАЛҚЫНЫҢ ФИЛОСОФИЯЛЫҚ-
ПОЭТИКАЛЫҚ МҰРАСЫНЫҢ 

ТАРИХИ-ФИЛОСОФИЯЛЫҚ НЕГІЗДЕРІ*

ОШАҚБАЕВА Жазира Бейбітқызы
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 

институтының бас ғылыми қызметкері,  
философия ғылымдарының кандидаты

Кез-келген ұлттың өмір сүру формаларын оның 
философиялық ойының тарихи кезеңдерінен көруге болады. 
Қазақ халқының даналығының дамуы тұтас формада көрініс 
табады. Қазақ халқында философиялық ой шешендік сөздер, 
мақал-мәтелдер, аңыздар, поэзия арқылы беріледі. Көркем сөз 
шеберлері өмір құбылыстарының дүниетанымы негізінде адам-
дар арасындағы қарым-қатынасты  ғасырлар бойы қалыптасқан 
халықтың дәстүрлерімен, рухани өмірімен, армандары мен 
мүдделерімен таныстырады. Бұл қоғамға, әлемге, табиғат 
құбылыстарына, адам өміріне белгілі бір маңызды оқиғаға не-
месе өзіне деген көзқарасты көрсететін философиялық, даналық 
ойлар.

Қазақ философиясы тарихи даму үрдісінде поэтикалық 
формада танылған, бейнелілік арқылы әлемді рухани игеруге 
тырысқан, даналықты жоғары көтеріп, сөз қадірін басқа құн-
дылықтардан жоғары қоя білген. Сондықтан  осындай бейнелі 
философияның мағыналық деңгейін сипаттап жеткізу қазіргі 
заманның философтары үшін үлкен міндет екені анық. Қазақ 
ұлтының философиясын зерделеу оның күрделі тағдырын 
жан-жақты қарастырумен астасып жатады.  Халықтың ұлттық 
рухын танып білу үшін алдымен оның философиясын түсіну 
қажет. Философиялық жүйе, негізінен, гуманистік бағдарларға 

* Мақала №АР08856541 «Қазақстан дамуының қазіргі жаңғыру кезеңіндегі 
қазақ халқының философиялық-поэтикалық мұрасының рухани-мәдени әлеуеті» 
ғылыми жобасы ауқымында жарияланды.



9

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

негізделсе, адамгершілік ұстындарды, әлеуметтік әділеттілікті 
ту етсе, сонда бұл халықтың философиялық ой-танымы 
әлеуметтік дүниені рухани даму жолында өрге сүйрейді. 

Философиялық және поэтикалық ой бір-бірімен тығыз бай-
ланысты. Екеуі де әлемді тануға бағытталған, екеуі де бұл та-
нымды белгілі бір мағынада көрсетуге тырысады. Философия 
Универсумның жалпыға ортақ заңдарын құру тұрғысынан, по-
эзия – осы Универсумның өзінен табады.

Егер біз философ пен ақынды ой жаратушылары ретінде 
салыстыратын болсақ, онда көптеген ортақтықты табуға бо-
лады. Философ та, ақын да өз шығармаларында әлем құруға 
тырысады. Дәл осылай философия мен поэзия әдіснамасын 
өзара байланыстыруға болады. Философия, негізінен, ғылыми 
негізге сүйенеді, поэзия поэтикалық тіл мен рифма арқылы 
сананың, ойлаудың және дұниенің өзіндік тездетушісі ретінде 
әрекет етеді. Философия поэзияға қарама-қарсы деген жиі 
қайталанатын тұжырым мәннің өзіне қатысты емес, тек 
мәнерлеу құралдарына қатысты. Адам шығармашылығының 
тек екі түрі философия мен поэзия ғана сөзді объективтендіру 
формасы ретінде қолдануы кездейсоқтық емес шығар. Адам 
рухының осы екі негізі ғана өзінің мәнін сөзде және сөз арқылы 
ашады.

Поэзияның мәні сөздің шығу тегінде жатыр. Сөз – фило-
софия мен поэзияны байланыстырушы, сөз екеуін де өзгер-
теді, екеуін де тудырып, қолдайды. Поэзиядағы сөз өзінің 
бастапқы тұжырымдамалық ұстанымын жоғалтпай, образға 
айналса, философиядағы сөз де бастапқы бейнелі бастауын 
жоғалтпай, ұғымға айналады. Алайда, теориялық тұрғыдан  
болса да, осы екі ұстанымның да жоғары дәрежеде дамып, ішкі 
үйлесімділікте біріккенін көруге болады. Мұндай шығармада 
сөз толықтай аяқталған болар еді. Сөзде поэзияның ғана емес, 
философияның да мәні бар. Өзінің күнделікті сөйлеуінде адам 
сөзді қолданады, бірақ оны мәнерлі емес, дәл емес қолданады. 
Күнделікті сөйлеуде ұғым да сурет сияқты көмескіленеді. Бірақ 



10

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

философ бұл сөзді айтқан кезде ұғым жанданып, жеке және 
нақты барлық нәрседен арылып, жалпы және абстрактілі болып, 
объектінің мәнін де, одан туындайтын болмыстық байланыс-
тарды да таныту қабілетіне ие болады. Осы орайда күнделікті 
сөйлеуді философияда өніп-өсетін дән деп те атауға болады. 
Тіл – философияның алғы формасы. Философия да, поэзия да 
тіл арқылы жасалады. Тілдік формалар аясынан тыс, олар жай 
ғана өмір сүре алмайды. Бірақ тілдік форма адам қызметінің 
көптеген салаларын біріктіреді. 

Философия мен поэзияның жолы, бөлек болғанымен, 
екеуінің тамыры бір топырақта, яғни: сөзде өрбиді. Поэзиядағы 
сөз өзінің алғашқы тұжырымдамалық принципін жоғалтпаса 
да, кескінге айналады. Философиядағы сөз алғашқы бейнелі 
принципті жоғалтпаса да, тұжырымдамаға айналады. Герме-
невтика және экзистенциализм сияқты философиялық бағыттар 
философия мен поэзия арасындағы тығыз байланыстың айқын 
көрінісі болды. Мысалы, М. Хайдеггер поэзия тілі – бұл бол-
мыста қабылданған тіл және ол ойлаумен тығыз байланыста 
екенін атап өтті: «Тіл – болмыстың үйі. Адам тіл мекенінде өмір 
сүреді. Ойшылдар мен ақындар осы баспананың сақшылары. 
Олардың қорғанысы – болмыстың ашықтығын сезіну, оны өз 
сөзімен жеткізу, сол арқылы оны тілде сақтай отырып болмы-
сты жүзеге асыру» [1], – дейді. 

Поэтикалық шығармалардың мазмұны – ақынның дүние-
танымы. Ақын да философ сияқты болмысты тұтастай түсінеді. 
Оны бұл қабылдау басқа психологиялық жолмен жүруі мүмкін. 
Оны басқа жолмен де көрсетуге болады. Бірақ ол әрқашан бол-
мысты түсіну және болмыстың тәжірибесі болып қала береді. 
Поэзияның объектісі, сөздің терең мағынасындағы болмыс. 
Оны өзінің түйсігі мен пайымдауымен бастан кешірген – ақын. 
Оның бейнелері мен нышандары арқылы айтқысы келгені осы. 
Ол кез келген шығарманың ең терең мазмұны болып табылады.  
М. Хайдеггер атап өткендей: «Поэзия, біздің болмысымыздың 
талғампаз серігі, уақытша сүйкімділік немесе толқу мен жағымды 



11

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

әңгіме ғана емес. Поэзия – тарихтың іргетасы. Демек, бұл тек 
мәдениет құбылысы емес, одан да көп, белгілі бір «мәдениет 
жанының» таза көрінісі ғана емес. Біздің болмысымыздың 
өзегі поэтикалық негізде қалыптасады» [1, 192 c.]. Осы 
арқылы Хайдеггер поэзияның адам шығармашылығы ретінде 
біздің болмысымыздың тереңіне енетінін, оның жаратылуы бір 
мезгілде біздің болмысымызды жасауы екенін айтқысы келеді.  
Сондықтан поэзия тілі – ең маңызды және метафизикалық 
тіл. Күнделікті өмірде айтылмаған сөз поэзияда қайтадан 
өзінің барлық ерекшелігімен естіле бастайды, тақырыппен 
алғашқы байланыстарын жандандырып, осы тақырыпты адамға 
мүмкіндігінше кемел жеткізе бастайды. Тек үстірт көзқараспен 
поэзия жалған болып көрінеді. Дегенмен, өз тереңдігінде ол 
болмыстың шынайылығын жасырады. Шынында да, егер по-
эзия шығармашылық атау болса, егер ол өз сөзінде заттың 
мәнін және оның болмысын жүзеге асырса, онда ақиқатқа ай-
налады, өйткені оның мәні әрқашан ақиқат. Философ пен ақын 
бірігіп, философия мен поэзияны жақындастырады. Поэзия 
табиғатты метафизикалық қабылдаумен сипатталады, ол адам-
ды өз айналымына қосады, оның өмірін күнделікті өміріне мән 
беретін символ-бейнелермен толтырады және ғаламның ұлы 
құпияларына қатыстылық сезімін тудырады. 

Қазақ философиясы қазақ ауыз әдебиетінен, оның ақындық, 
жыраулық, шешендік өнерінен бастау алады. З. Қабдолов 
айтқандай, «... тіл жоқ жерде көркем әдебиет те жоқ, ... тіл жоқ 
жерде философия да жоқ...» [2]. Тілдік құралдардың мәдени си-
патын айқындау, сөйлеу мәдениетін жетілдіру философияның 
да өзекті мәселелерінің бірі болып табылады.

Фольклор арқылы этностың мәдени дәстүрі сақталады. 
Қазақ халқы өзінің философиялық ойларын вербальдік, ауызша 
формаларда бейнеледі. Түркі Қағанаты дәуірінде түркілердің 
төл жазу үлгілері болғаны қазір дәлелденіп отыр. Бірақ тари-
хи даму барысында көнетүркілік жазу мәдениеті бірте-бірте 
жоғалып, кешпелі халықтар өз мәдениетін кейінгі ұрпаққа 
вербальдік формалар арқылы ғана жеткізіп отырған. 



12

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Бұл құбылыстың жағымды да, жағымсыз да жақтары бол-
ды, бір жағынан үлкен рухани жеңіліс, себебі тарихи тұлғалар, 
оқиғалар туралы мәліметтер жазылып алынбағандықтан, ұмыт 
бола бастады, нақтылықтың орнын аңыздар басты. Жазба әде-
биеттен ауыз әдебиетіне көшудің жағымды жағына келетін 
болсақ, бар алфавитінен айырылғанмен, халықтың ендігі сенері, 
сана-сезімі болды. Өлең, жыр, эпос, дастандар ел арасында ау-
ызша тарап, соның арқасында ауыз әдебиетінің философиялық 
пайымдауларға толы небір үлгілері біздің заманымызға дейін 
жетіп, асыл мұрамызға айналды. Этносты сипаттайтын – оның 
тілі мен мәдениеті. Қазақтың шұрайлы мазмұны терең, сөздік 
қоры бай, өміршең тілін және оған деген қазақ халқының 
көзқарасын зерттеу арқылы оның дүниетанымын түсінуге бо-
лады.

Қaзaқ филоcофияcының қaлыптacуының тapихи aлғышapт-
тapынa қaзaқ мифтеpін, дінді, ұлттық фольклоpды, шешендік 
cөз өнеpін жатқызамыз. Қазақ философиясының өзгермес 
негізі фольклор болып табылады. Әлемдік түсіністіктің өзегі, 
басты рухани байлық, ұлттық философияның көзі әрқашанда 
ежелгі ауызша поэзия, тұрмыстық және сиқырлы ертегілер, 
аңыздар, батырлар туралы әңгімелер, эпикалық және тарихи 
поэмалар болды. Біздің ата-бабаларымыз өз уақытында ауызекі 
шығармалардың көркем ойлауы арқылы табиғат құбылыстарын 
түсініп, жұмбақ және мистикалық шешім қабылдауға тырыс-
ты, күнделікті өмір оқиғаларының мақсаты мен мағынасын 
түсіндірді. Әр халықтың фольклоры, ауызша-жазбаша әдебиеті, 
тарихы мен философиясы бар. Қашан, олар қандай уақытта пай-
да болды? Ауызша шығарманы алғаш кімдер шығарды? Қазіргі 
уақытта бай дәстүрі бар қазақ фольклоры қалай дүниеге келді? 
Бұл мағынада ежелгі дала көшпенділерінің философиясын 
әрбір тарихи дәуірдің ерекшеліктері туралы ұмытпай, ауызша 
халық шығармашылығымен ажырағысыз байланыста зерттеу 
керек, сонда қазақ ұлттық менталитетінің ерекшеліктері бізге 
түсінікті болады. Бұл – халық ауыз әдебиеті призмасы арқылы 



13

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

философияны зерттеудегі басты мәселе. Зерттеу барысында 
көшпелілерді түсінудің әдіснамалық негізін, ежелгі түркілердің 
қазіргі заманғы рухани бірлігінің мәні мен мағынасын бөліп 
көрсетуге болады.

Өкінішке орай, қазіргі уақытта қазақ фольклоры саласында-
ғы философиялық ізденістер өте аз. Қазақ фольклорында адам, 
бақыт, сұлулық, өмір мен өлім, тұрмыс және болмыс, ғарыш және 
әлем, батырлық, бірлік және адам мен табиғаттың үйлесімдігі 
сияқты ежелгі дәстүрі бар қазақ философиясының категорияла-
ры өте маңызды орын алады. Егер қазақ философиясын зерттеу 
барысында ежелгі дәстүр емес, дала жерін және көшпенділер 
өркениетін түсіндірудің Батыс концепцияларын ұстанса, онда 
тұйыққа тіреледі. Қазақ философиясын өзінің ұлттық ойлауын, 
ұлттық болмысын және тарихын құрайтын ежелгі дәстүрлер 
мен әдет-ғұрыптардың сақтаушысы, Шығыс философиясының 
бір тармағы ретінде қарастыруға болады. Бұл ретте қазақ 
философиясының негізі ежелгі жыраулар мен ақындардың, 
сал-серілер мен шешендерінің дәлдігі мен даналығы мен 
қайталанбас пікірлері қызмет етеді. Әдебиеттануда фольклор 
шығармаларының, түрлері мен жанрларының идеялық және 
тақырыптық мазмұны зерттелген. Алайда, қазақ фольклорының 
философиялық мазмұны, оның дүниетанымдық негіздері, 
әдіснамалық функциялары мен принциптері, ұлттық идеяны 
жариялаудағы рөлі одан әрі зерделеуді қажет етеді.

М. Әуезов фольклордың маңызы туралы былай деп атап 
көрсетті: «Қазақтың ауыз әдебиетінің қазынасын жасаушылар 
және ғасырдан-ғасырға, ұрпақтан-ұрпаққа жеткізіп отырушы-
лар халық ішінен шыққан талапты ақындар, жыраулар, жыр-
шылар, суырып салма ақындар. Ақындар жырларды, дастан-
ды, этностық шығармаларды шығарған, суырып салып айтқан. 
Сонымен бірге бұлар ауыз әдебиетінің көптеген ақындық 
шығармаларын өздерінің жадында сақтап келген, оларды ше-
бер өңдеп, өздерінің ізін ұстағандарға жеткізіп отырған. Шын 
мәніне келгенде,  ақындар, суырып салып айтатын  жыршылар 



14

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

жазбасы     жоқ өз халқының шежірешілері болған. Бұлардың 
осы творчестволық дәстүрі ежелгі замандардан басталған» [3, 
403 б.].

Фольклор арқылы этностың мәдени дәстүрі сақталады. 
Өлең, жыр, эпос, дастандар ел арасында ауызша тарап, соның 
арқасында ауыз әдебиетінің философиялық пайымдауларға 
толы небір үлгілері біздің заманымызға дейін жетіп, асыл 
мұрамызға айналды. Этносты сипаттайтын – оның тілі мен 
мәдениеті. Қазақтың шұрайлы мазмұны терең, сөздік қоры бай, 
өміршең тілін және оған деген қазақ халқының көзқарасын 
зерттеу арқылы оның дүниетанымын түсінуге болады. 
Шоқан Уәлиханов халық дәстүрінің, салт-санасының, оның 
фольклорының қоғамдық дамуда өлшеусіз рөл атқаратындығы-
на ерекше көңіл аударады. Ол өзінің жазған еңбектерінде тіпті 
сот жүйесіндегі фольклор қалыптастырған шешендік өнердің 
маңызының зор екеніне ерекше тоқталады. «Қазақтарда, – деп 
атап көрсетті Шоқан Уәлиханов, – құрметті би атағы халық 
тарапынан қандай да сайлау жолымен немесе халықты билеп 
отырған өкіметтің бекітуімен емес, тек сот рәсімін терең білетін, 
оған қоса шешендік  өнерін меңгерген қазаққа ғана берілген. Би 
атану үшін қазақ халық алдында әлденеше шешендік сайысқа 
түсіп, өзінің заң-жораны білетіндігін, шешендігін танытатын 
болған. Мұндай адамдардың есімі желдей есіп, әлейім жұртқа 
таралып, біріне емес, бәріне де танылған. Сөйтіп би атағы сот 
пен адвокаттық істегі патентке айналды да, бидің балалары 
заңнан тәлімі болғандықтан, әке орнына мұрагер болып қала 
береді» [4, 135 б.]. 

Ауызша айту фольклордың тек қана шығарылу, таралу 
жолы емес, бүкіл қоғам тарапынан қолдау тапқан өнердің ба-
сты шарты болды. Үлкен де, кіші де ауызша өнер дәстүріне 
дағдыланды, жасынан санасына сіңіріп, соны ғана мойында-
ды. Халықтың тарихи зердесі, философиялық ой-түйіндері, 
адамгершілік нормалары ауыз әдебиетіне жүктеледі. Іс жүзінде 
шілдеханадан бастап рулар арасындағы дау-дамайлар, бесік 



15

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

жыры,  жоқтау, лирикалық өлеңдер, ырым-түсініктер, қоғамдық 
дүниетанымдық аңыз-әңгімелер, мифтік сенімдер, қоғамдық 
ой-пікірлер фольклорға келіп тоғысты. Сондықтан да ол қай за-
манда да белгілі бір топтың ғана мұрасы болған жоқ. Ауызша 
дамыған руханилықтың ішкі сыры, сарқылмас бұлағы, өзіне 
ғана тән өзегі осы жерде. Бұл барлық көпшіліктің біртұтас бо-
лып бір адамдай рухани самғауда болуы, рухани сергуі (катар-
сис) рухани өмірдің, ең бір жабылмас түрі, ауызша мәдениетке 
ғана дарыған құндылық [5, 141б.], – деген Қ. Нұрланованың 
пікірі құптарлық.

Фольклор – халық мұрасы, ұлттық өнер және ол сол 
халықтың әлеуметтік тағдырымен, өткен-кеткен тарихымен, 
шаруашылық бейімділігімен тығыз байланысты. Осыған лайық 
ауыз әдебиетінің әр халықтың тарихындағы көтерген жүгі мен 
даму сипаты да бірдей дәрежеде болған емес. Себебі ол барлық 
дәуірлерде, барлық аймақтарда, барлық халықтарда бірдей 
өркендеп, бірдей жүк арқаламаған. Оның да пайда болған, 
дамыған, шарықтап шалқыған, бәсеңдеген, бір жанрдың 
ұмытылып, екіншісінің дүниеге келген кездері бар. Бұл 
құбылыстар қоғам құрылымымен, жазу-сызу мәдениетімен, 
ғылым-білімнің салаланып дамуымен, өнердің түр-түрлерінің 
жіктеліп даралануымен, шаруашылық бейімділігінің өзгеруі-
мен тығыз байланысты. Яғни, фольклордың сипаты мен даму 
дәрежесі, атқаратын қызметі уақыт пен кеңістіктен, мезгіл мен 
мекеннен тыс тұрған құбылыс емес. Қай халықтың да тарихын-
да фольклордың әдет-ғұрыптан, ырым-салттардан неғұрлым 
молырақ бөлініп, негізгі түрлерінің көркемдік деңгейі биікке 
көтерілген тұсы – орта ғасырлар. Кейбір халықтардың тарихи, 
әлеуметтік дамуының өзгешелігіне байланысты фольклордың 
шарықтау кезеңі шамамен рулық дәуірдің соңы мен орта ға-
сырлардың алғашқы жартысына сәйкес келеді.

Қазақ халқының мəдени жəне рухани байлығын игеру-
де фольклор жанрының орны ерекше, ол халыққа дəстүрлі 
дүниетанымды түсінуге мүмкіндік беретін халық даналығының 



16

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

қайнар көзі. Ахмет Байтұрсыновтың «Әдебиет танытқыш» 
атты кітабында қазақ фольклорының эпос, ертегі, тұрмыс-
салт жырлары т.б. тәрізді жанрлары алғаш рет іштей жіктеліп, 
олардың өзіндік ерекшеліктері, анықтамалары бірге берілді. 
А. Байтұрсынов оқулықтағы фольклорды тек мәтін ретінде 
ғана қолданбаған, сондай-ақ фольклорлық мәтінді өзінің 
тұжырымына, анықтамасына мысал ретінде алған. Фольклорға 
А. Байтұрсынов: «Жазу-сызу, өнер-ғылым жоқ анайы халықтар-
да жазба шығарма болмайды. Ондай халықтардың асыл сөздері 
анайы тілмен айтылған ауыз шығармалар болады. Сондықтан 
ондай асыл сөздер ауыз әдебиеті деп аталады» [6], – деген 
анықтама береді.  Ахмет Байтұрсынов фольклорды сөз өнері деп 
біледі. Сондықтан ол сөз өнері адам санасының көрінісі болып 
табылатын ақыл, қиял, көңіл ұғымдарымен байланысты дейді 
де, соның бәрі тіл арқылы іске асатынын, сол себепті фольклор 
тілі де өзіндік сипатқа ие екенін айтады. Фольклорды да әдеби 
шығарма дей отырып, оның тақырыбы, жоспары, мазмұны, түрі 
болатынына назар аудартады. 

Фольклор қазақ рухани мәдениетінің ірі тұжырымдамалық 
қорын құрайды. Фольклор арқылы этностың мәдени дәстүрін 
сақтау мен табыстау іске асырылатындықтан фольклордың этно-
сты қорғаушы сипаты мен оның өмір сүру мәнділігін атап өткен 
дұрыс.  Бұл  фольклордың халықтың өмірімен, тарихымен және 
болмысымен тығыз байланысынан көрінеді.  Фольклор ұлттық 
рухани мәдениет бөлігі ретінде өз деңгейінде түрлі әлеуметтік 
және демократиялық элементтердің дамуын іске асырады, сол 
арқылы қазақ халқының тұтастығы мен отансүйгіштігі көрініс 
табады. Фольклор ұлттық сананы көрсете отырып, жалпы 
көзқарастар мен мұраттардың, сонымен бірге маңызды өмірлік 
мәселелердің қорғаушысы болып табылады.  

Қоғам дамуының бастапқы кезеңінде қалыптасқан фоль-
клорлық шығармалар халық поэзиясына, әнге жақын, ол өзі 
ауызша халық шығармашылығының ажырамас жанры болып 
табылады. Сол кезеңдегі адамдар ата-бабаларының ауызша 



17

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

шығармашылығын жақсы білуге және білуге міндетті бол-
ды. Қазақ қоғамындағы фольклорды білу әрқашан адамдар 
арасындағы қарым-қатынастың, өмір сүрудің қажетті шарты 
болып саналды. Өмір құбылыстарын түсінуді бейнелі ойлау 
арқылы жеткізетін фольклор шын мәнінде қоғамның көптеген 
мүшелерінің шығармашылық қызметінің нәтижесінде пай-
да болды. Ауызша шығармашылықтағы жеке мамандардың 
қоғамдық және әлеуметтік қызметі халықтың философиялық 
дүниетанымының субъективті негізі болды. 

Әдебиеттер

1. Хайдеггер М. Письмо о гуманизме // Время и бытие. – М.: Ре-
спублика, 1993. – 447 c.  

2.  Қабдолов З. – Алматы: Санат, 2007. – 340 б.
3.  Әуезов М. 20 томдық шығармалар жинағы. 19 т. – Алматы: 

Жазушы, 1985. – 496 б.  
4.  Уәлиханов Ш.  Таңдамалы. – Алматы: Жазушы, 1985. – 556 б.
5. Нұрланова Қ.Ш. / Ауызша мәдениет – көркем бейнелі филосо-

фиялық мәдениет // Қазақ ойшылдары (XVIII – XIX ғғ) – 4-кітап.: 
Философия және саясаттану институтының компьютерлік – баспа 
орталығы. 2004. – 309 б.

6.  Байтұрсынұлы А. Алты томдық шығармалар жинағы. – Алма-
ты: «Ел-шежіре», – 2013.Т. І. – 384 б.        



18

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ИСТОКИ НАЦИОНАЛЬНОГО МИРОВОЗЗРЕНИЯ 
В КОНТЕКСТЕ ОТНОШЕНИЯ «ЧЕЛОВЕК И МИР»*

ӘЛЖАН Қуаныш Ұзақбайұлы
ведущий научный сотрудник Института философии, 

политологии и религиоведения КН МНВ0 РК, 
кандидат философских наук,

заслуженный деятель Республики Казахстан

Сегодня, как никогда, актуализируется вопрос об источнике 
духовно-нравственных ценностей, их онтологический статус, 
оживляется поиск начал национального миропонимания и ми-
роотношения.

Казахская общественно-философская мысль, подобно су-
ществующим культурно-историческим парадигмам, прошла 
сложный путь становления от архаичных стихийных форм 
мышления до вполне зрелых современных философских кон-
цепций.

Этнический опыт философствования в истории человече-
ства имеет свои особенности и право на существование. Каж-
дый этнический мир, этническая культура вкладывают иное 
понимание, иной ракурс видения предмета, где затрагиваются 
не только рациональный уровень, но и эмоционально-интуи-
тивные, нерациональные формы объяснения, истолкования, 
осмысления мира. 

В эпоху раздробленности, «частичности», разъединенности 
этноса казахская философская мысль уже в истоках раскрыва-
ет изначальную полноту бытия, единства мира и человека, чего 
так лишено современное культурно-философское творчество.

Национальная философия априори обладала жизнеутверж-
дающим внутренним потенциалом в силу взаимосвязанности 

* Статья подготовлена в рамках научного проекта № AP08856541 «Духовно-
культурный потенциал философско-поэтического наследия казахского народа на 
современном модернизационном этапе развития Казахстана».



19

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

на уровне целостности мира и человека, что даровала ей сохра-
нение самобытности и универсальности. В национальном ми-
ровоззрении её, истоки предстают как культура философского 
размышления, как единство мифологическо-фольклорного, на-
учно-познавательного (духовно-практического освоения), фи-
лософского оснований.

Теоретические и «практические» основания казахской фи-
лософии являются значимыми и сами по себе как духа народа и 
как платформа в контексте духовной консолидации, что являет-
ся доминантой во всех отношениях.

В новейших, отечественных, философских исследованиях 
уже были предприняты попытки изучить истоки и корни на-
ционального мировоззрения. Однако, на наш взгляд, все они, 
в соответствии со своими философскими исследовательскими 
задачами (традиционно-методологическими на уровне рацио-
нальности), упускают проблемы иррациональной основы со-
знания, а суть ее как особой волевой формы сознания, на ко-
торой основано мировоззрение в целом и из которой возникает 
миф, остается незатронутой.

Толкованию мифов на сегодняшний день посвящены неис-
числимое количество книг, статей, учебников, википедических 
и энциклопедических изданий в истории человечества на раз-
личных языках мира. Но до сих пор нет четкого понимания в 
характеристике и понятийном определении мифа, которое было 
бы принято всеми учеными, исследующие один из значимых 
модусов духовного постижения бытия.

Можно понять некоторых исследователей, которые обраща-
ясь к культурному наследию тех или иных народов, упрощают 
духовный мир создателей этих культур, занижают уровень их 
интеллектуального развития, так как, логика развития прежних 
гуманитарных наук сформировала устойчивые стереотипы вос-
приятия иных культур, в особенности архаичных.

Но как справедливо писал Мирча Элиаде: «Миф есть одна 
из чрезвычайно сложных реальностей культуры, и его можно 



20

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

изучать и интерпретировать в самых многочисленных и взаимо-
дополняющих аспектах» [1].

Но со временем, устоявшиеся стереотипы были переос-
мыслены. Все большее распространение получает признание за 
мифологическим сознанием (архаичным) особой стратегии ос-
воения мира, которая реализуется в сложных трансцендентно-
мыслительных операциях (процессах) (К. Леви-Стросс) и, что 
мифология это целостное миропонимание, в котором различ-
ные представления увязаны в единую образную картину мира, 
сочетающую в себе реальность и фантазию (воображение), 
естественное и эзотерическое, знание и веру, мысль и эмоции, 
волю и интуицию.

В этом контексте права О.М. Фрейденберг, когда пишет: «Нет 
такой ранней поры, когда человечество питалось бы отрывками, 
отдельными кусками представлений. В самые первые эпохи исто-
рии мы застаем человека с системным мировосприятием» [2].

В связи с этим чтобы не быть голословным, хотелось бы 
актуализировать методологию философских исследований из-
вестных ученых философов (А. Лосев, А. Гулыга, М. Элиаде, 
Н. Аюпов, Э. Кассирер, С. Аязбекова, Б. Есекеев и др.), позво-
ляющие в целом понять мифологию как единый исторический 
культурный феномен, который в определенные моменты исто-
рии служат открытой формой культуры.

В его основе лежит некое иррациональное начало, которое в 
общих чертах, мы можем определить с помощью понятия воля. 
Это начало сознания, в качестве воли, не только должно упоря-
дочивать нашу мысль, но и изначально является, как бы вну-
тренней целью мышления и одновременно одним из сокровен-
ных его способов способствующих гармоничному отношению 
человека в законосообразное многообразие окружающего мира.

Определение иррационального (волевого) начала в созна-
нии человека, имеющего характер духовного явления может 
способствовать более глубинному изучению истоков и корней, 
а также современного национального мировоззрения.



21

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

В иррациональной основе мифов и легенд разных народов 
лежит стремление человека к познанию и самопознанию на 
пути продвижения сознания в глубины всякого волевого содер-
жания, будь то самосознание, или общественное знание и, ги-
потетический, в глубины всеобщности воли – этой творческой 
формы всеначальной мировой энергии, присущая всем формам 
Единой Жизни и как самополагающая сила, обусловливающая 
весь жизненный процесс человека (Шопенгауэр, Ницше).

В мифе, как нигде ярко иллюстрируется представление о 
том, что рациональная идея может иметь иррациональные ис-
точники. Реальная жизнь не укладывается в рациональные схе-
мы. Понятие «современный человек» относительно. Архаич-
ные формы мышления все еще не затерялись в сознании. 

С.Н. Акатай интерпретируя культурное значение памят-
ников Бегазы-Дандыбаевского периода Центрального Казах-
стана (поздняя бронза) и сакского времени (раннее железо) 
отмечает особую роль культов матери, отца, вождей, вообще 
предков, возникающих персонифицированных божеств, появ-
ляющихся представлений о пирах-предках домашних и диких 
животных. Он полагает, что «...Эти мировоззренческие ком-
плексы еще не были ни религиозной, ни философской мыс-
лью, т.е. целостным учением, а являлись частью мифологии 
и фольклора, создавали предпосылки для синкретизма обще-
ственного сознания родового строя...» [3, с. 14-15]. К мировоз-
зренческому синкретизму предков казахов он относит также и 
шаманизм «... в качестве магической практики любой религии, 
иногда крайней иррациональной философии (например, спи-
ритуализм) [3, с. 20].

В рамках этого подхода мифология, вполне оправданно, 
трактуется им как выражение наивного сознания. подчиняюще-
гося стихийным силам природы и как ценность в качестве лишь 
литературного памятника. Однако сама форма сознания, поро-
дившая такой исторический тип творчества как мифология, бу-
дучи сведена им исключительно к синкретизму, на наш взгляд, 



22

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

уже не вполне обоснованно редуцируется им к совершенно уз-
ким рамкам материалистической теории отражения.

Более масштабный, системный подход к мировоззрению 
мы находим в историко-философском и одновременно, эсте-
тическом исследовании С.Ш. Аязбековой. Она рассматривает 
многовекторную, многоуровневую структуру картины мира 
возникающую из картин мира в мировых культурах в различ-
ные исторические периоды. И, на основе компаративистского 
анализа, классифицирует их как космогоническую, космологи-
ческую, геоцентрическую, экоцентрическую, социоцентриче-
скую, антропоцентрическую.

В качестве кульминации поставлена картина мира как суб-
станция, которая отражает Единое Начало мира. В такой кар-
тине мира, как в Универсуме с духовным началом, важнейшее 
место занимает музыка. С.Ш. Аязбекова на историко-философ-
ском материале прослеживает диалектику этой связи. «...Высо-
чайший статус музыки в разнообразных формах искусства, а 
также идентичность этого статуса в различных культурах, об-
условлены не столько социо-культурным сколько универсаль-
но-бытийственным значением музыки [4, с. 93]. Этот подход 
позволяет ей проследить преемственную, историческую связь 
древнего религиозного начала в сознании человека и в культу-
рах мирового сообщества с современным содержанием куль-
туры как диалектику единого феномена. Его историко-фило-
софское содержание имеет некоторую общность с концепцией 
«осевого времени» К. Ясперса.

Сущностное становление человека, его мышления, его по-
знающей способности и его господствующего отношения к 
соответствующим сторонам и элементам бытия возникает из 
изменения соотношения человек-бытие в пользу первого. Субъ-
ект, путем развития своего самосознания, встраивается своей 
рефлексией, своей субъектностью в социально-исторический 
контекст, а отсюда, и в систему природы и мира в целом, то есть, 
в систему внешнего целого в контексте человек-мир. Причем, 



23

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

этот контекст имеет не столько узко антропо-онтологическое 
значение, сколько синтетическое, поскольку в него входят все-
общее, и единичное; космология и психология, гнозис и чув-
ственный опыт, этические и эстетические, и все иные аспекты 
всеобщей гармонии и социального развития.

В истории известен один из таких прецедентов в филосо-
фии Ф.Ницше, когда заслуга глубинного «внедрения» человека 
в «материал» или в «ткань» бытия была приписана самому че-
ловеку. Обычно же, поскольку речь идет о бытии, о величайших 
тайнах мироздания, постольку причину этого становления на-
зывают Богом (роком, материей, бездной и т.д.).

В мифологии же честь поиска великих очеловеченных це-
лей и высоких гуманистических исканий приписывают леген-
дарным личностям. В преданиях древних тюрков сохранилась 
легенда о Коркыте-Ате, целителе, создателе древнейшего музы-
кального инструмента кобыза, мудреце, который посвятил свою 
жизнь поиску земли обетованной «Жер-Уюк». В различных ва-
риантах легенды о Коркуте скрыт неугасающий интерес народа 
к мифологии как к особому процессу познавательной деятель-
ности человека, основанному, прежде всего, на волевом начале. 
И это неслучайно, так как в этом творческом процессе каждый 
раз актуализируется новая человеческая мера активного бытия 
и свободы. Великие предки, как Коркут, символизируют именно 
ту силу и способность духа, которые как бы предназначены для 
того, чтобы вскрывать оболочку бытия. Как мы уже указали, ос-
нова этой созидающей воли коренится в иррациональных нача-
лах, как бы во «вскрывающей» силе человеческого мышления.

Корни «предельных» вопросов мировоззрения, которые ре-
шали для себя наши предки можно искать, конечно, и в наи-
вных суевериях. Однако сущностные познавательные основы 
мифологического сознания лежат отнюдь не на поверхности. 
Определяя религиозные представления о Тенгри - Умай, леген-
ды, мифологические и фольклорные памятники как плод наи-
вной фантазии суеверных предков, обычно упускают из виду 



24

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

главное значение памятников как результатов исторически об-
условленного творчества и актов целеустремленно познающего 
человеческого сознания, цель которого заключается в созида-
нии самого себя. Предтечей ницшеанского «понятийного сим-
волизма» являлись сходные древнейшие легенды зороастризма, 
суть которых кроется в их образах, в показе иррационального 
созидания сознанием самого себя как все более и более совер-
шенного начала.

Из истории мифологического творчества нам знакомы в 
основном простые персонифицированные образы – Создателя, 
демонов, добра, зла, легенда о Коркуте, ищущем землю обето-
ванную, различных героев и т.д. Из более сложных, конструк-
тивных фигур древнейшей мифологии нам известны образы 
Тенгри, Логоса, Ян-Инь или космологическая трехъярусная мо-
дель Вселенной в тенгрианстве (верхний мир – небо, средний 
мир – земля, нижний мир – подземный).

Главнейшее отличие мифолого-фольклорного сознания за-
ключается в воссоздании особого, как бы активного духовного 
мира с границами присущими только ему одному. В пределах 
этих границ человек получает свободу сформировать новую 
меру субъекта, возвышенные идеалы блага, справедливости 
для всех. Так общество отвоевывает новые права на свободу в 
стихии слепой природы слепой воли и сложного общественного 
устройства.

Мифологическое сознание ищет в окружающем мире жи-
вого Создателя, начало и структуру мира, жизни, силы, добра 
и всякого сверхопытного таинства, сверх-возможностей чело-
века. Иррациональный «остаток» всегда лежит в основе мифо-
логического сознания как скрытая аксиома. В сюжетах мифов и 
легенд эта иррациональная ускользающая аксиома выражена с 
помощью подвижных фигур и, в основном, с помощью художе-
ственных, мифических образов.

Религиозные мифы о Тенгри и Умай, более поздняя леген-
да о Коркуте это – попытка древних тюрков систематизировать 



25

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

свои знания о внешних, запредельных, созидающих началах 
Космоса в виде вертикальной двухчастной живой формы, опре-
деляющей начало и гармонию мира. Акыны и жырау стреми-
лись распространить в культурной жизни казахов тенгрианские 
идеи, привить молодежи культ древних обычаев и примеры по-
читания предков.

В силу того, что древнее мифологическое сознание не могло 
еще отрефлектировать механизм своего собственного действия, 
оно было обращено исключительно на внешние объекты. Буду-
чи внутренне связано не с рациональным, а, прежде всего, с ир-
рациональным содержанием мышления, оно и во внешнем мире 
обращалось к стихийной его стороне, к неким Сверх-качествам. 
Мифы и легенды подразумевают, что за пределами любого явле-
ния или объекта предметного мира, за пределами его простран-
ственно-временной и причинно-следственной определенности 
всегда присутствует некий Высший носитель, некое Высшее на-
чало, некое Высшее сакральное действие и свобода.

Поэтому в процессе исторического развития иррациональ-
ные аксиомы тенгрианства, разрабатываемые в фольклоре и в 
памятниках устного творчества казахских жырау и акынов XV-
XIX вв., становятся основой не только религиозных идей и уто-
пических идеалов. Они несут в себе новые гуманистические и 
этические взгляды. Новый подход к фольклорному творчеству 
есть выражение не только просветительских, моральных и нази-
дательных устремлений старших поколений, но также стремле-
ния развить в культуре этноса внимание к глубинным сторонам 
сознания, к его эзотерическому познанию. В народном устном 
фольклоре и в творчестве акынов и жырау, скрытая от поверх-
ностного взгляда иррационально-эзотерическая основа созна-
ния, стала реальной основой новой гуманистической традиции. 
Высшим идеалом развития ханского казахского общества они 
провозгласили добродетель и нравственность как социальную 
ценность, как главную этическую позицию для каждого пред-
ставителя конно-кочевого общества.



26

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Древние и сравнительно более поздние источники духов-
ного развития степной культуры, конечно же, наложили значи-
тельный отпечаток на мировоззрение казахского кочевого обще-
ства. Но постепенно сюжеты мифов и легенд, сказок, пословиц 
и поговорок переходят из сферы сакрального эзотерического 
творчества в более широкую бытовую сферу. Иррациональный 
характер сказки больше всего связан с бытовым чудом, с вол-
шебством или с как бы обыкновенным, хотя и сверхъестествен-
ным началом в человеке, в предметах. Они открывают новые 
возможности и границы бытовых и иных устремлений.

Кроме того, история мифологии и фольклора, в которых 
скрыты, как ключи к знанию, способности человека проникать 
в своем сознании через жесткие пределы понятий, представле-
ний, суждений, правил и иных форм знания и осознанных куль-
турных ценностей. Иррационально-эзотерическое сознание та-
ким же образом действует и в современной цивилизации в виде 
интуиции, таланта, гения, открытия и т.д.

В целом картина мира как субстанция есть результат пони-
мания его с точки зрения логического и философского мышле-
ния. Для полноценного осмысления мира как некоего единства 
всех его родо-видовых соотношений и причинно-следственных 
связей требуется особая интеллектуальная подготовленность. 
Ведь действительно, очень непросто охватить взглядом всю со-
вокупность многовариантной структуры мира, сформировав-
шейся на протяжении многих исторических периодов.

Сюда относятся космогоническая, космологическая, тео-
центрическая, открытое мировоззрение и другие картины мира. 
Сверх того, различные виды картин мира сформированы в мате-
риалистической и в идеалистической философии, в эзотеризме 
и иррационализме, в естественных науках. Наряду с мифологи-
ческой картиной мира и с фольклорным, они составляют чрез-
вычайно насыщенную палитру образа мира. Все они доказали 
в историческом процессе своего развития право на существо-
вание.



27

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Не забывать истоки – это значит всегда помнить о своем 
нравственнодуховном наследии, живое бытие народного духа, 
о питательных соках богатой культуры, родившей тебя, это зна-
чит освоить народную память, аккумулировать её и, пропустив 
через себя, сделать достоянием настоящего т.е. целостно ос-
мыслить предшествующую духовную культуру в тесной связи с 
современными задачами.

Литература

1. Элиаде М. Аспекты мифа. – М.: Инвест-ППП, 1996. – С. 11.
2. Фрейденберг О.М. Миф и литература древности. – М.: Наука, 

1978. – С. 24. 
3. Акатай С.Н. Древние культы и традиционная культура казах-

ского народа. – Алматы, КазНИИКИ, 2001. – 363 с. 
4. Аязбекова С.Ш. Картина мира этноса: Коркут-ата и философия 

музыки казахов. – Алматы, 1999. – С. 93.



28

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ЛИТЕРАТУРА И ФИЛОСОФИЯ:
К ОСНОВАНИЮ ИХ ЕДИНСТВА И ПОДЛИННОСТИ

КОЛЧИГИН Сергей Юрьевич
доктор философских наук, профессор

Отношения между философией и художественной литера-
турой чрезвычайно богаты. 

Простой, всем известный, но знаменательный пример, ко-
торый говорит как минимум о внешней связи философии и 
литературы, заключается в том, что философы нередко были 
и поэтами. Поэтами в буквальном смысле: они писали стихи. 
Среди них древнегреческие и древнеримские авторы, молодой 
К. Маркс, Ф. Ницше, Вл. Соловьев, Абай, Шакарим и многие 
другие. 

Собственно, и поэт, если он – настоящий, не просто риф-
мует строчки, но проникает в глубину вещей, в их скрытые для 
простого глаза оттенки смысла.

Философ стремится к целостности понимания, стараясь  
усматривать единство противоположностей, тонкие и порой от-
даленные связи. Поэт делает, в сущности, то же самое: он нахо-
дит близость и родство разнородных явлений – через метафору, 
сравнение, эпитет, уподобление. 

Прекрасно известна близость философии и художественной 
литературы в таких жанровых формах, как философский роман, 
философская повесть, философская притча, философская сказ-
ка и т.п. Яркими образцами этой близости служат, например, 
«Моби Дик» Г. Мелвилла, «Смерть Ивана Ильича» Л.Н. Тол-
стого, «Братья Карамазовы» Ф.М. Достоевского, «Маленький 
принц» А. де Сент-Экзюпери, рассказы Х.Л. Борхеса, романы и 
повести Ч. Айтматова. Подобные произведения являются фило-
софскими потому, что в них поднимаются вечные, «проклятые» 
вопросы»: о смысле жизни и смысле смерти, о земном и небес-
ном, о творчестве и ответственности.



29

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

На стыке философии и художественной литературы нахо-
дится и такие жанры, как эссе и афоризм. В этой области тоже 
есть блестящие образцы, созданные Монтенем, Паскалем, 
Кьеркегором, Ларошфуко, Абаем.

Нельзя не сказать и о целом философском течении, пря-
мо связанном с художественной литературой. Это экзистен-
циализм, в котором творили большие философы, являвшиеся 
одновременно большими писателями. А. Камю многие свои 
философские идеи выразил в романе «Чума» и ряде повестей и 
рассказов; а Ж.-П. Сартр – в романе «Тошнота», рассказе «Сте-
на» и нескольких пьесах.

Но эти примеры, показывающие связь литературы и фило-
софии, до такой степени известны, что можно считать их до-
статочно тривиальными. А тривиальное именно в силу своей 
тривиальности  выглядит не всегда убедительно.

Можно подойти к вопросу о соотношении философии и ли-
тературы с несколько иной позиции и выразить ее в следующих 
тезисах.

1. Образ и мысль – сущностно различны.
2. Но образы могут быть высокими и низкими, точно так 

же, как высокой и низкой может быть и мысль. Следовательно, 
образ и мысль в этом отношении являют некую общность.

3. Поскольку же образы и мысли могут выступать либо вы-
сокими, либо низкими, постольку должно существовать нечто 
третье, что делает их таковыми. И это третье, по самому своему 
определению, не сводится ни к образам, ни к мыслям.

Итак, интрига задана. Далее – подробности.

* * *

Образ и мысль – сущностно различны. Это хорошо извест-
ный факт и даже очевидность. Образ – чувственная фигура, тог-
да как мысль – отвлечение от образа. Верно подметил в этом 
отношении Жак Деррида: в каждом метафизическом понятии 



30

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

скрывается и изнашивается чувственное начало, вплоть до того, 
что полностью теряется из виду. «Абстрактные понятия всегда 
скрывают определенную чувственную фигуру» [1, с. 243].

Закономерность, на которую указал Деррида, можно пояс-
нить следующим образом. Всякое отношение представляет со-
бой близость или отдаленность соотносящихся элементов, и все 
дело лишь в различной степени этой близости или отдаленно-
сти. Иначе говоря, отодвигаясь от предмета моего отношения, я 
постепенно различаю вдали только его контур, а приближаясь к 
предмету, я все непосредственней чувствую его и в итоге, при 
максимально возможной аппроксимации, едва ли не станов-
люсь им.

Своей непосредственностью, прямой связью с предметами 
чувственные образы отличаются от мыслей, понятий как отно-
шений отвлеченных, «абстрактных». 

Но у философии и литературы, при всех их различиях, по 
сути дела, один и тот же предмет: отношение «Человек – Мир». 
Философия берет его во всеобщей форме, тогда как художествен-
ная литература – в форме особенной, образной, метафорической, 
в виде моделей разнообразных ситуаций человека в бытии.

Таким образом, философия и художественная литература – 
сестры. Не близнецы, конечно, но родные сестры.

Понятие непременно срастается в нашем сознании с каким-
либо образом. У всякой мысли должна быть своя плоть, обо-
лочка, хотя бы и схематическая.  Даже в музыкальных образах 
можно выражать некоторые философские понятия: движение, 
развитие, покой и т.д. Мы всегда ассоциируем понятие с тем 
или иным образом или со словом, буквенным или звуковым об-
разным строем. (Ярко выраженным характером такой способ-
ности обладал, например, индийский математик Рамануджан.) 
Недаром Эдмунд Гуссерль ставил сложную задачу развернуть 
«полную феноменологию разума», которая при этом совпала бы 
с феноменологией вообще, объемлющей собою все определе-
ния сознания [2, с. 479].



31

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Надо подчеркнуть еще и то, что образ может выполнять раз-
личные функции, в частности, функцию поэтическую, он – ос-
нова и стержень поэзии. Но поэтический образ иногда настоль-
ко далек от эмпирической реальности и, помимо этого, увлекает 
за собой так много других образов, что в результате в литера-
турном произведении теряется не только действительность, но 
и смысл самого текста. Это свидетельствует о том, что образ 
воображения в последнем счете не отличается от теоретической 
абстракции. Он тоже может быть отвлечен от реальности. 

 Более того – и это самое главное – образы могут быть вы-
сокими и низкими. Мы знаем это на примере многих произ-
ведений литературы, одни из которых возвышают душу, тогда 
как другие – унижают своею пошлостью или мраком. Также и 
мысль может быть высокой и низкой. Для этого и вовсе не тре-
буется доказательств, ибо  с этими фактами сталкивается любой 
из нас каждый день на протяжении всей жизни.

Следовательно, в отношении нравственно-психологиче-
ском образ и мысль являют некую общность и в этом смысле 
едины.

Поскольку же что-то делает образы и мысли едиными: либо 
высокими, либо низкими, постольку должно существовать не-
что третье, не сводимое ни к образам, ни к мыслям.

Что это может быть? Очевидно, чувственное отношение че-
ловека к окружающему и происходящему.

Но чувственное отношение бывает очень разным. И на этом 
следует остановиться подробней.

Чувственную сферу в той или иной мере и форме (чув-
ственные восприятия, религиозный опыт, поток сознания) ана-
лизировали И. Кант, Л. Фейербах, У. Джеймс, Г. Буркхардт, Ж.-
П. Сартр и другие мыслители. Из сравнительно недавних работ 
довольно заметным было исследование Дианы Акерман “A 
Natural History of the Senses” («Естественная история ощуще-
ний»), переведенное на русский язык как «Всеобщая история 
чувств» [3]. Среди журнальных публикаций последнего време-



32

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ни можно выделить статью Сантьяго Эчеверри, посвященную 
связи эмоций и когнитивной деятельности [4].

В вопросе о чувственной сфере человека особенно важно 
то, что чувства эволюционируют – от природно-инстинктивных 
до подлинно человеческих, духовных.

К первым из них надо отнести чувства физические: так-
тильные ощущения, зрение, слух, чувство гравитации, чувства 
пространства и времени и т.п. Но они не являются собственно 
человеческими, так как присущи и другим живым существам. 

Более высокий тип чувственности представляют чувства 
психические: восторг, гнев, обида и др. впрочем, и эти чувства 
по-прежнему представляют собой инстинктивные проявления, 
неспецифичные для человека. эти чувственные проявления 
проистекают, как отмечал еще уильям джеймс, из соматических 
процессов. и хотя эта теория имеет различные вариации, однако 
в любом случае она видит в эмоциях неразрывную связь с теле-
сностью [5, p. 383]. психические чувства характерны больше 
для природного естества человека, хотя способны облагоражи-
ваться, смягчаясь под влиянием требований культуры.

Но с появлением чувств духовных жизнедеятельность че-
ловеческого рода кардинально изменяет качество жизни инди-
видов. Духовные чувства привносят в их внутренний мир и в 
отношение к окружающей реальности новые существенные от-
тенки. Качественной инновацией в сфере чувственности стала, 
прежде всего, бескорыстная любовь, лишенная всякой эгоисти-
ческой примеси, а с нею – готовность помогать всем и всему 
окружающему.

В контексте иерархии чувств становятся совершенно не-
оправданными многочисленные попытки отодвинуть чувствен-
ную сферу человека на второй план, а то и полностью подавить 
ее сферой ratio. Чувства не ограничиваются внешними ощуще-
ниями и психическими реакциями. Существует и качественно 
иной,  высший уровень чувственной сферы, который может 
облагородить телесные ощущения и одухотворить разум, при-



33

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

дав даже абстрактным категориям характер живых сущностей и 
жизненно значимых существ. 

Эволюционно выстроенная система чувств выглядит, в та-
ком случае, следующим образом: от природных ощущений че-
рез психические эмоции к духовным, высшим чувствам.  Мы 
имеем, следовательно, три стадии возвышения внутреннего 
мира человека: сначала непосредственно-природную, затем 
психическую и, наконец, духовную. Эта третья стадия – выс-
шие человеческие проявления, среди которых чувства священ-
ного, прекрасного, возвышенного, духовная любовь и т.п.

Природные чувства логично назвать ощущениями (senses), 
психические – эмоциями (emotions), а духовные – чувствами 
(feelings). (Для философии при этом возникает и новая перспек-
тива: к проблемам, именуемым mind/body и mind/brain, добав-
ляется проблема mind/soul.)

Обобщенно можно сказать, что у человека есть два чув-
ственных мира: природно-инстинктивный и духовный.

Этот второй, высший чувственный мир – источник благих 
образов, высоких мыслей. Но благодаря чему он становится ис-
точником? Иными словами, как возможен переход от негатив-
ных чувственных состояний к позитивным?

Вероятно, усилием воли.
Но чем определяется сама воля? Ведь если воли нет, как она 

может появиться?
Очевидно, только при условии, что существует некий ду-

ховно-чувственный, генерирующий стимулы к воле.
Значит, существует и основа безусловной морали, абсолют-

ной нравственности.
И поэтому именно духовное, сакрально-нравственное, по-

зитивное отношение к окружающему и происходящему состав-
ляет единство высокой (следовательно, подлинной) литературы 
и глубокой (следовательно, подлинной) философии.



34

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Литература 

1. Деррида Ж. Поля философии. – М.: Академический Проект, 
2012. – 376 c. 

2. Гуссерль Э. Идеи к чистой феноменологии и феноменологиче-
ской философии. Книга первая. – М.: Академический Проект, 2009. 
– 489 c.

3. Акерман Д. Всеобщая история чувств. – М.: КоЛибри, 2018. – 
384 с.

4. echeverri s. emotional justification // philosophy and 
phenomenological research. 2019. volume 98. issue 3. – pp. 541–566.

5. friedman b.h. feelings and the body: the jamesian perspective on 
autonomic specificity of emotion // biological psychology. july 2010. 
volume 84, issue 3. – pp. 383-393. 



35

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

РУХАНИ МӘДЕНИЕТТІҢ ЗИЯТКЕРЛІК ҰЛТТЫ 
ҚАЛЫПТАСТЫРУДАҒЫ МАҢЫЗЫ*

                          НҰРМҰРАТОВ Серік Есентайұлы 
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 

институтының бас ғылыми қызметкері, 
философия ғылымдарының докторы, профессор

Қазіргі тарихи кезеңдегі жаңғырту мен жаңару үдерістері 
белең ала бастаған жағдайда еліміздің гуманитарлық саласын-
да «зияткерлік» деген әлеуметтік ұғым «интеллектуалды» де-
ген ұғыммен қатар қолданылып келеді. Қазақ тіліне бірте-бірте 
сіңіп, орнығып келе жатқан гуманитарлық ғылымдар саласының 
дәстүрлі және жаңа ғылыми терминдерін екі нұсқамен қатар да 
қолдануға болатыны туралы тұжырымдар жоғары мемлекеттік 
деңгейде бірнеше рет айтылған еді. Шын мәнінде адамның руха-
ни әлемінің өзегін құрайтын «интеллект» құбылысының терең 
мазмұнды, қоғамдық құрылымда пәрменді және ауқымды бо-
луы үшін алдымен әлеуметте жақсы білім беру мен мәдениеттің 
деңгейі жоғары болуы керек. Бірақ жеке адамның жинақтаған 
әлем туралы білімдерімен, жинақтаған ақпараттар тізбегімен 
ғана ол әлеуметтік субъект ретінде жоғары инттеллектуалды, 
немесе зияткерлі мәдениет иегері деңгейіне бірден көтеріле 
қоймайды. 

Осындай үдеріске рухты тәрбиелеуші, жетілдіруші қызметті 
атқаратын адамгершілік пен рухани өмірдің бай мазмұны (der 
gediegene Inhalt) қажет. Қоғамдағы дараланған деңгейдегі құры-
лымдарының дамуы да қажеттілік және Гегельдің пайымдауын-
ша, солар негізінен қоғамдағы зияткерлік пен зайырлылықтың 
нағыз рухани іргетасы болып келеді [1]. Демек, зияткерліқ 
мәдениет адамның әлемге, қоғамға және әртүрлі қоғамдық 

* Мақала АР08856541 «Қазақстан дамуының қазіргі жаңғыру кезеңіндегі қазақ 
халқының философиялық-поэтикалық мұрасының рухани-мәдени әлеуеті» 
ғылыми жобасы ауқымында жарияланды.



36

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

үдерістерге, адам өмірінің рухани сипатына қатынасының 
нағыз мәйегін білдіреді жаңа дүниетанымдық негіздерді 
бекітуге себепкр болады. Қоғамдағы рухани даму жолындағы 
адамдар ғана интеллектуалды қоғамның қалыптасуына өзінің 
қомақты үлесін қосады. Жалпы рухани дамудың түпкі негізінде 
ғылымның, білімнің ғана емес, сонымен қатар радикалды емес 
дін мен рухани мәдениеттің құндылықтары қомақты орын 
алғанын ұмытпауға тиістіміз. 

Әлеуметтік ортадағы зияткерлік құбылысының түпкі 
астарында қауымдастықтың, тарихи субъектінің  тарихи про-
цестерге, әртүрлі тарихи деректерге деген қатынасының 
кешенді негіздері жатыр. Тарихтың объективті бағамдалуы, 
жаңаша шынайы тұрғыда бағалануы, философиялық және 
поэтикалық тереңдіктер тұрғысынан игерілуі кез келген қоғам 
үшін маңызды. Әсіресе, тәуелсіздік мәртебесіне жақында 
ғана қол жеткізген посткеңестік кеңістіктің елдері үшін аса 
қажет. Өйткені бұрынғы саяси жүйе сыңыржақты коммунистік 
ұстанымдарды аса белсенділікпен насихаттау арқылы ұлт 
болмысындағы тарихи шындықты біршама бұрмалауларға жол 
берді. Тарихи сананы нағыз електен өткізетін кезең де келді. 
Осы бағытта біздің елімізде біршама шешімді қадамдар да жа-
салуда. Сонымен қатар әлеуметтік субъектінің құндылықтар 
әлемінің сапалы деңгейін қалыптастыру үшін зияткерлік өмір 
салтын, зияткерлік мәдениетті ерекше рухани құбылыс ретінде 
әлеуметтік ортадағы әртүрлі деңгейлерді насихаттау, тарату, да-
мыту керек. Осы зиялы қауымның белсенділігімен жүзеге аса-
тын әлеуметтегі өзара қарым-қатынастық үдерістер өркениеттік 
сипаттағы коммуникацияның өрбуіне, отандық руханияттың 
кемелденуіне барынша ықпалды әсер ететіні анық. 

Тарихи эволюцияны ғылыми және философиялық са-
раптаудан өткізу арқылы біз халық ретіндегі өзіміздің рухани 
келбетімізді, рухани құндылықтарымызды тереңірек тани-
мыз. Бірақ прогресс үшін одан да маңыздысы тарихи субъект 
ретіндегі алға қарай өркениеттік жетілуіміздің, дамуымыздың 



37

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

тетіктерін анықтауымыз. Қазақстандағы рухани жаңғыру 
идеясын жүзеге асыру әрекеттері қазіргі кезеңде еліміздің 
әлеуметтік кеңістігі үшін өмір қажеттілігіне айнналуда. Осыған 
орай қазақстандық философ Д. Кішібековтың тұжырымдарына 
тоқталып өтейік: «... Мәселе философияның пайымдаумен 
байланыстылығында болып отыр. Философия аналитикалық 
ойлаудың негізіне құралған. Егер тарих білім болса, фило-
софия – пайымдаумен сипатталатын қиял. Тарих философия-
сы айғақтарға, оқиғаларға, тұлғаларға, халықтың тағдырына 
дегенжай ғана қатынас емес, сонымен қатар осы айғақтар ту-
ралы пікір, оларды талдау. Бұл өте қиын әрі жауапты міндет. 
Бізде қоғамның тарихын зерттеуге қатысты жұмыс жаман емес, 
халықтардың көптомдық тарихы, тарихтың жекелеген кезеңдері 
бойынша монографиялар, оқулықтар жарық көріп жатыр. Бірақ 
зерттеудің артта қалған кесіндісі тарих философиясы болып 
отыр... Бұл кездейсоқ емес... Әрине тарихтың философиялық 
мәселелерімен тек философтар ғана емес, тарихшылар да 
айналысады. Тарихты тұтастай қарастыру дүниетанымдық 
ғылымдар өкілдерінің ғана қолдарынан келеді. Тарихтың 
философиялық мәселелерін қарастырудың қиындықтары оның 
жекелеген тұлғалардың, тұтастай халықтардың,  мемлекеттік 
саясаттың және т.б. мүдделерін қозғайтынымен байланысты. 
Тарих философиясы идеологиямен шектесіп жатады, ал иде-
ологиясыз ешқандай мемлекеттің де өмір сүре алмайтындығы 
белгілі» [2, 134 б.]

Қоғамдағы зияткерліктің маңызы жайлы тарихи тұлғалар-
дың көбісі өз шығармашылығында айтып кеткені белгілі. Әсіресе, 
қазақ мәдениеті үшін Ағартушылық құбылысының маңызы 
мол екенін Шоқан Уәлиханов, Ыбырай Алтынсарин және Абай 
Құнанбаев шығармашылығынан және Алаш қайраткерлерінің 
жанкешті әрекеттерінен анық байқаймыз. Демек, зияткерлік 
қоғам руханиятының өзегі құрайтын мазмұн мен мәнге ие 
құбылыс. Зияткерлік іштей дадарысқа ұшыраған қоғамда әрине 
әртүрлі қикілжіңдер мен теріс мағынадағы үдерістер байқалады. 



38

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Сонымен қатар тарихи сананың әлеуметтік жадымен тығыз 
байланыста екені белгілі. «Тарих, бұл – бүгінгі ұрпақтың 
әлеуметтік жады. Жады немесе әлеуметтік ес негұрлым терең 
болған сайын адам да, тұтастай алғанда қоғам да рухани бай бо-
лады. Бүгінгіні түсіну мен болашақты болжау үшін өткенді білу 
тарихи білімнің негізгі арқалайтын жүгі екендігі рас. Ал бұл 
тарихи білім берудің мақсаты жан-жақты дамыған тұлғаның 
ойлау мәдениетінің қажетті компоненті ретіндегі тарихи 
сананың элементтерні адам бойыда қалыптастырумен ұстасып 
жатады. Тарихи эрудиция, бұл – тұлғаның рухани байлығы» 
[3]. Сондықтан тарихи сананың негіздеріне арқа сүйеген ин-
теллектуалды мәдениет қана заманауи қоғамда өзінің жемісті 
нәтижелерін руханият әлеміне бере алады. 

Қоғамдағы ұлттық бірегейліктің, ерекшеліктің қалыпта-
суы үдерісі сан тарапты күрделі процесс және оған поэзия 
мен философияның ықпалы зор. Сондықтан бұл объективті 
құбылысқа әлеуметтік, саяси және дүниетанымдық ауытқулар 
белең алып кетпеу үшін мемлекет тарапынан барынша сындар-
лы көмек беріліп отырылуы тиіс. Өзінді реттеуші демократия-
лық құндылықтарды насихаттаушы мемлекеттерде халықтың 
қоғамдық пікіріне барынша назар аударылатыны белгілі. 
Қазақстан билігінің басқару үрдістерінде ұстанатын негізгі 
қағидаты ретінде табысты экономикалық реформалардың іске 
асыруды қоғамдық-саяси өмірдегі кешенді жаңғыртулар арқылы 
жасалуы танылды. Әсіресе, «Күшті Президент – ықпалды Пар-
ламент – есеп беретін Үкімет» [4] формуласы қазіргі мемлекеттік 
басқару ісінің негізгі платформасына айналатындығы еліміздің 
президенті Қ.К.Тоқаевтың Қазақстан халқына Жолдауында ай-
тылды. Осы орнықты формула еліміздегі саяси тұрақтылықтың 
кепілдігін беретін өзіндік заманауи басқару моделі екендігі жа-
рияланды. 

Әрине, кез келген мемлекеттік басқару ісі бұқара халықтың 
мүдделерін ескеріп отырғанда жемісті нәтижелер береді. 
Сонда ғана өркениетті әлем мойындаған  демократиялық 



39

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

құндылықтарды өрбіте алатынымыз анық. Осыған орай Қа-
зақстан азаматтарының сындарлы өтініш-тілектері мен мақсат-
мүдделерін мемлекеттік басқару барысында ескеріп отыратын 
«Халық үніне құлақ асатын мемлекет» тұжырымдамасын іске 
асыру жоспары өте маңызды. Демек, елімізде демократиялан-
дыру үдерістері белең алуға тиіс деген ойды кеңінен өрбітетін 
уақыт келді. Осы ортақ міндетті кешенді түрде жүзеге асыру 
үшін тұрғындардың саяси белсенділігі мен саяси мәдениетінің 
жоғары болуы шарт. Әсіресе, қоғамымыздағы демократиялық 
келбетімізді танытатын электораттық мәдениеттің жоғары 
деңгейінің қалыптасуы мен дамуы халқымыздың бұқаралық са-
насы үшін үлкен қажеттілік болып тұрғаны белгілі. 

Өкінішке орай, соңғы жылдары бүкілмемлекеттік сайлаудың 
кезінде енжарлық таныту, бойкүйездікке бой алдыру, белсенділік 
білдірмеу еліміздің ірі қалаларындағы тұрғындардың бірқата-
ры үшін әдетке айналғанын жасыруға болмайды. Бұл жағдай 
билік пен қоғам арасындағы тұрақты диалогты орнатуға кейбір 
кедергілер келтіреді және қазіргі геосаяси ахуалға бейімделген 
үйлесімді мепмлекет қалыптастыруға да теріс ықпалын тигізеді. 
Билік пен қоғам арасындағы қашықтық жақын бола түсу үшін, 
өзара түсіністік пен сенім орнығуы үшін елімізде биік деңгейде-
гі азаматтық қоғам институттарының қалыптасуына барлық 
тұрғындар өз көмегін тигізуі қажет. Осындай белсенділік пен 
саяси сауаттылық ғана ел тұрғындарының бірлігін нығайтады 
және  азаматтық қоғамның әлеуетін күшейтеді. 

Азаматтық қоғамның мүмкіндіктерін қазіргі жағдайда тиімді 
қолдану үшін интеллектуалды мәдениетті дамытып, адами капи-
талды нығайта түсудің қажеттілігі зор. Жалпы мемлекеттік өзекті 
мәселелерді, міндеттерді оңтайлы жолдармен шешу жолында 
азаматтық қоғамның зияткерлік қабілетіне сүйенген орынды 
және өткір мәселерді талқылау жұмыстарына қоғамымыздағы 
ең озық ойлы зиялы азамттарын тарту, жұмылдыру бастамасы 
2019 жылдан бастап қолға алынғаны белгілі. Еліміздегі белгілі 
қоғам өкілдерін, қайраткерлерін қамтитын Ұлттық қоғамдық 



40

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

сенім кеңесі құрылды. Бұл кеңес ротациялық тәртіппен жұмыс 
істеуде және ол еліміздегі стратегиялық жоспарлау жүйесін 
қалыптастыруға өз үлесін қосады деген сенім халық пен билік 
орындарында қалыптасқанын атап өтуге болады. 

Қазақ халқының даналығында «кеңесіп пішкен тон кел-
те болмас» деген қанатты сөз бар. Демек, Қазақстандық ру-
хани кеңістікті, саяси саланы жаңғырту үйлесімді сипатта 
қалыптасудың жолы осы өзара диалогтан бастау алары сөзсіз. 
Әділеттілік пен жауапкершіліктің адамгершілік қағидаттары 
ретінде қоғам құрылымдарының барлық деңгейін қамтуы және 
оның құқықтық қатынастардың базисіне айналуы әлеуметтік-
экономикалық және саяси дамуымыздың маңызды қырларының 
қатарына жатады. Міне сондықтан Ата заңға түзетпелердің 
енгізілуі өмір қажеттілігі деуге болады. 

Қоғамның әмбебап, кешенді сипатта жаңғыруы – зайырлы 
және өркениетті қазақстандық мемлекеттің дамуының негізі. 
Ол кенеттен секіріспен емес, кезеңдеп, эволюциялық жолмен 
жүзеге асатын құбылыс. Қазақстан Республикасы Президентінің 
қазіргі таңда жүргізіп отырған әлеуметтік, экономикалық және 
саяси реформаларының бағыты осы прогрессивтік идеяларға 
сәйкес келеді. Жаңғырудың маңызды бөлігі республикамыздың 
егемендігінің негізінде дамып отырған үдерістерінен туындай-
ды. Демек, еліміздің рухани, идеологиялық және дүниетанымдық 
негіздерін дамытуда пәрменділік керек. Өткен тарихымызды 
барынша объективті және нақты зерттеудің нәтижесінде ұлттық 
мәдениетімізге келген кейбір қиындықтарды, ауытқулардың 
түп себептерін айқындаймыз. 

Мамандардың тұжырымдары бойынша интеллектуалды 
мәдениеттің тұлғалық сипатын арттыру арқылы дүниетанымдық 
сенімдерге қатысты матрицасын анықтауға мүмкіндіктер аламыз 
[5]. Әрине, діни фундаментализм мен радикализм құбылыстары-
ның қоғамдағы прогрессивті процестерді тежейтіні анық. Бірақ 
оған қарсы тұратын өзіндік тетіктер бар екенін ескеруіміз қажет. 
Әсіресе, гуманизацияланған зайырлылық және дінге деген 



41

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ғылыми көзқарасты өрбіту өте маңызды. Қоғамдық сананың 
рухани векторын айқындайтын құбылыс болғандықтан діни 
сананың орны ерекше. Ол өз кезегінде діни бірегейленудің 
қалыптасуының іргетасын құрайды. Сондықтан үнемі бұл 
құбылысқа мамандар ғылыми зерделеулер жасап, тұтастай 
алғандағы қоғамдық пікір мониторингін жасап отырудың 
маңыздылығы жоғары.  

Мәдениеттің дамуы дінді ерекше рухани құбылыс және 
құндылық, әлеуметтік институт  ретінде ешқашан жоққа 
шығара алмайды [6]. Ал, енді өзінің өркениеттік дамуында 
атеистік жолды таңдаған Кеңес Үкіметі ұзақ өмір сүре алма-
ды. Дінді жоққа шығару тарихты біртұтас мағынада түсінуден 
бас тарту екені белгілі. Дінді «халық үшін апиын» деген» 
тұжырымның сыңаржақты екендігін тарих сахнасы көрсетіп 
берді. Себебі, дін руханилықтың, рухани құндылықтардың ба-
стауы, дін жоқ жерде ғылым өзінің ақиқатты іздеу функциясын 
өте үстірт атқарады, мәдениет өзінің қайнар мәйегінен айры-
лып, бұқаралық тұтынушы сипатқа ие болады.

Ғылымның дамуы руханияттың жетілмеулігінен, демо-
кратияның аздығынан қара күшті басшылық ететін саяси 
күштердің қол жаулығына айналатындығын ХХ ғасыр дәлелдеп 
берді. Атом бомбасы, нейтрондық бомба, химиялық қарулар 
және адам құқығына қарсы тұрған барлық жауыздықтардың 
барлығы дінсіздік пен шала діншілдіктің, руханилықтың 
жетіспеушілігінің нәтижесі екені анық. Қожа Ахмет Ясауи 
өз заманында кез келген адамға керек рухани-адамгершілік 
негіздердің маңыздылығын өзінің діни философиясында 
поэтикалық формада әлеуметке қисынды жолмен жеткізген та-
рихи тұлға екені анық [7]. Біз тарихи мұраны ескере отырып 
руханияттың біршама іргесін түзей аламыз.

Бірақ дін жолын таңдаған елдердің барлығында бірдей 
үйлесімді қоғам қалыптасты, гіманизм принциптері белең 
алып кетті деп айтуға да болмайды. Сондықтан елімізде діни 
кон-фессиялық деңгейде әралуандыққа, діни сенімге де-



42

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ген еркіндіктердің берілгенімен осы саладағы қабылданған 
заңдар мен құқықтық ұстанымдар ұлттық қауіпсіздікті, аза-
маттардың тұлғалық қауіпсіздіктерін қорғауға бағытталған. 
Бұл әрекеттердің өзіндік заманауилық қисындары да бар. 
Өткен жылдары Қазақстанның бірнеше қалаларында көрініс 
берген радикалды діни ұйымдардың әрекеттері біршама 
әлеуметтік тұрақсыздық туындатқаны да есімізде. Сондықтан 
дін мен ғылым және мәдениет үш жақтап үйлесімді қоғамды 
қалыптастыратын рухани күш болуы тиіс екенін мойындау 
қажет.

Заманауи Қазақстанның зияткерлік кеңістігінде гуманитар-
лық ғылымдардың дамуына және жоғарғы мектепте олардың 
дәрістелуіне инновациялық көзқарастар қалыптасуда. Себебі, 
жаңа заман өзінің ерекшеліктерімен ғылым мен білім сала-
ларына жаңа талаптар қоюда. Әлемдік деңгейдегі ғылымның 
дамуы жоғарғы біліммен биік деңгейде интеграцияланған. 
Ғылымдағы жаңа жетістіктер білім беру процесі уақытылы 
ендеп, қолданысын тауып отырады. Атақты университет-
тер құрылымына теориялық ғылымды зерттеу орталықтары 
да кіреді. Міне, осы өркениеттік бағытта қоғамдық сана-
мызда бұрыннан қалыптасып қалған стереотиптерді жеңіп, 
университеттердегі жоғары деңгейдегі интеграциялық үде-
рістерді өрбітуге  тиістіміз. Сондықтан елімізде ғылыми-
зерттеу институттары жоғары оқу орындарымен бірлесе оты-
рып көптеген іс-шараларды атқарып, әртүрлі руханиятты 
қалыптастырушы перспективалық қызметтер атқару қажет.

Өкінішке орай жоғары оқу орындарындағы көптеген 
прогресті анықтаушы өлшемдер сандық деңгейден аспай 
жатқан жағдайды байқаймыз. Студенттерге терең берілетін 
білімдер ұстаз бен шәкірттің арасындағы шынайы сұхбаттан 
гөрі негізінен жинақталған балды есептеу жолымен жүргізілуде. 
Оқытушының тұлғалық, кәсіби жетілуінің өлшемдері де ба-
рынша формалданған, ол да ұпай жинау жолында жүреді. 
Өкінішке орай, қазіргі кезеңде Болон жүйесіне енудегі білім 



43

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

саласындағы үстірттікті де байқауға болады. ЖОО-лар өзара 
жарыстың құрсағына кіріп кеткен, білім алушының кәсіби 
біліктілігін қалыптастырудан гөрі білім ордасының рейтингтер-
де қандай орын алатындығы маңызды болып отыр. Міне, осын-
дай келеңсіз жағдай интеллектуалды ұлттың қалыптасуына 
біршама келдергілер келтіруі мүмкін. Сондықтан әлемдегі 
өркениетті елдердің тәжірибесін зерделеудің өзіндік жүйесін 
жасайтын уақыт келді.

Гуманитарлық пәндер бойынша әлемнің алдыңғы қатарлы 
«100 оқулығын» жоғары оқу орнындарындағы оқу процесінде 
қолданудың өзіндік сипатын, жетістіктері мен кемшіліктерін 
жан-жақты анықтайтын тарихи кезең де келді. Сонымен қатар 
қазақ тілінде оқитын студенттер үшін  100 томдық «Бабалар 
сөзі», 20 томдық «Қазақ халқының философиялық мұрасы» атты 
«Мәдени мұра» бағдарламасы ауқымында орындалған іргелі 
еңбектер топтамасы жеткілікті деңгейде ұсынылмай жатқаны 
байқалды. Тіпті, философия мен мәдениеттану пәндері бойын-
ша типтік бағдарламалар мен оқытушылардың силлабустарын-
да, әдістемелік материалдарында көптеген томдардың көрініс 
таппай жатқаны өкінішті. ЖОО-лардың кітапханаларында бұл 
еңбектер бар екені анық. 

Қазіргі тарихи кезеңде ғылыми-зерттеу институттарының, 
әсіресе гуманитарлық ғылым саласының мамандары жоғары 
білім кешендерінде қызмет атқарып жүрген оқытушылармен 
шығармашылық ынтымақтастықта болғанынан студент жаста-
рымызға сапалы білім беру мүмкіндігі ұлғаяды. Жалпы интел-
лектуалды мәдениетті қалыптастыру, адами капиталдың ауқы-
мын нығайту біздің республикамыздың әлеуметтік топтасуының 
заманауилық формасы мен модельдеріне өтудің стратегия-
сын жүзеге асыруға, этномәдени және ұлттық-мемлекеттік 
бірегейлік-ке, азаматтық қоғамның тұрақты және динамикалық 
дамуына өтуге белгілі бір үлес қосады және әлеуметтік капи-
талды тиімді жүзеге асыру мен көбейту жаңа Қазақстанның 
қалыптасуына өзіндік тетік болары хақ.



44

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Әдебиеттер

1. Гегель Г.  Наука логики. В 3-х тт. Т.1. – Москва: Мысль, 1970. 
–   234 с. – С. 15-17.

2. Кшибеков Д. Философия истории и современность. – Алматы: 
Наука, 2002. – 306 с. – С. 47-48.

3. Нұрмұратов С.Е. Қазақ халқының тарих философиясы және 
еуразияшылдық феномені // Евразийская концепция Льва Гумиева и со-
временность: Монография. – Астана: Фолиант, 2012. – 288 с. – С. 156.

4. Мемлекет басшысы Қасым-Жомарт Тоқаевтың Қазақстан 
халқына Жолдауы. Сындарлы қоғамдық диалог – Қазақстанның 
тұрақтылығы мен өркендеуінің негізі. – Нұр-Сұлтан, 2019, 02 
қыркүйек.

5. Турганбаева, Ж., Сейтахметова, Н., Бектенова, М., Жандосо-
ва, Ш, Религиозно-политические аспекты исламской идентичности // 
Сentral asia and the caucasus ,  Russian edition, том 22, выпуск, 2019. 
113-126.

6. Сарсенбаева, З. Этнос и ценности. – Алматы: Институт фило-
софии, политологии и религиоведения КН МОН РК, 2018. – 316 с.

7. «Қазақстан»: Ұлттық энцклопедия / Бас редактор Ә. Нысанба-
ев. – Алматы: «Қазақ энциклопедиясы» Бас редакциясы, 1998. – 543 б. 
V том.



45

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ҚАЗАҚ БИ-ШЕШЕНДЕРІ ТАНЫМЫНДАҒЫ ТІЛДІҢ 
МІНЕЗДІК ТАБИҒАТЫ

РАЕВ Дәулетбек Сәдуақасұлы    
Абылай хан атындағы Қазақ халықаралық қатынастар 

және әлем тілдері университеті, 
философия ғылымдарының докторы, профессор 

Біз мақалада М. Қашқаридің: «Әдеп басы – тіл» деген мо-
ральдық тезисін негізге ала отырып, бұл концепттің мәнін тілдің 
әрі антропогендік, әрі этикалық құбылыс болу табиғатына 
рухани-моральдық құндылық тұрғыдан ғылыми теориялық 
талдау жасауға қадам жасаймыз. Мұнда тіл адамзаты – әдебінің 
басы да, аяғы да болатынын теориялық философиялық тұрғыдан 
негіздеу мақсаты көзделеді. Осы ретте, алдымен, тілдің әдеп 
басы болуының онтогендік негіздерін анықтауға тырысамыз. 
Ол үшін: 1) тілдің антропогендік тармыры айқындалады;            
2) тілдің іс-әрекеттік та-биғаты анықталады; 3) тілдің мінездік 
болмысы мен қызметі дәйектеледі; 4) тілдің моральдық болмы-
сына қатысты Шығыс және Батыс ойшыл-ғалымдарының нақыл 
сөздері мен көзқарастарына моральдық таным тұрғысынан 
герменевтикалық талдау жасалынады; 5) осыларға сүйене оты-
рып, тілдің этика-моральдық құзы-ры дәлелденеді. Осының 
негізінде кез-келген ел азаматын әдепті сөйлеуге уағыздау 
міндетін атқару өз парызымыз деп санаймыз.

Мәселенің өзектілігі М. Қашқаридің: «Әдептің басы 
– тіл», – деген концептісіне байланысты өрбиді. Әсіресе 
тілдің этика-антропологиялық мәнін ашып, қазіргі кездегі 
әлеуметтік кеңістіктегі моральдық сипатына тоқталып,  қоғам 
үшін маңыздылығын ашу мақсаты көзделеді. Бұл ретте осы 
бір моральдық әлеуеттік концепцияда ұлттық кодымыздың 
бірегей рухани негіздері жатқанына және ол ғылыми танымның 
негізі ретінде зор рөл атқаратынына зер салып, мақалада атал-
мыш моральдық тезаурста адамдағы тілдік әдептің онтотектік 



46

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

антропоцентристік сипат алатынын қарастыру мақсаты 
көзделеді.     

Қазіргі таңда әлеуметтік қатынастағы aдaми тілдік мінез, 
тілдік моральдық кеңістік мәселесі қоғамдағы ең мaңызды 
бaсқaру ресурстaрының біріне айналды. Бүгінгі техногендік өр-
кениет зaмaнындa жеке тұлғаның тілдік мінезі, адамның тілдік 
әдеп әлеуеті, адамдардың эмоционалдық интеллекті  – қоғaмның 
стрaтегиялық тұрғыдағы мaңызды қуат көзі, қоғамның бар 
болуының әлеуеттік ресурсы, өмір сүру континуумы десек 
болады. Сондықтан, аталмыш мақалада қоғамдағы тілдік 
мінездің қалыптасуының онтогендік тамырларына теориялық-
әдіснамалық, философиялық концептуалдық тұрғыда талдау 
жасалынады.

Осы тұрғыдан алғанда мақаланың міндетіне: 1) тілдің мо-
ральдық болмысына қатысты Шығыс және Батыс ойшыл-ға-
лымдарының нақылдары мен көзқарастарына негізделе оты-
рып, тілдің онтостық тұрғыдағы антропогендік болмысын 
ашу; 2) тілдің адами іс-әрекеттік табиғатын анықтау; 3) тілдің 
мінездік болмысы мен әлеуметтік-этикалық қызметін дәйектеу; 
4) қоғамның өзгеруі адамның тілдік мінезінің өзгеруіне тәуелді 
болу табиғатын айқындау; 5) оның қазақ интеллектуалдық 
мәдениетіндегі әмбе-бап мәнін және олардың терең рухани-
этикалық әлеуетін ашып көрсету; 6) осыларға сүйене отырып, 
тілдің этика-моральдық құ-зырын дәлелдеуді жатқызуға бола-
ды.

Қоғамдағы әр адамның өзін рухани тұрғыдан көрсетуі 
фи-лософиялық тұрғыда әлеуметтік моральдық универсум 
және ондағы әмбебап моральдық уникумның өзіндік ашылу 
формасы болып табылады. Демек кез-келген жалпыға ортақ 
универсалилердің адамдардың жеке мінез-тәжірибесінде 
көрініс табуы арқылы ашылуы әлеуметтік-этикалық рефлек-
сияны қажет ететіні заңды құбылыс. Сондықтан өзіміздің 
шағын мақаламыз шеңберінде қоғамдағы моральдық уақыт пен 
моральдық кеңістікті тілдің әдептік болмысы арқылы талдауға 



47

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

қадам жасаймыз. Осыған байланысты мәселенің бүгіні мен 
келешгіне көз жүгіртуге мүмкіндік туады, оның маңыздылығы 
арта түседі, оны одан әрі зерттеуге жол ашылады.

Адамның әлеуметтік тілдік мінезінің философиялық мәнін 
ашу үшін ең алдымен, тілдің антропогендік мәнін ашуда антро-
пологиялық талдау әдісі қолданылады. Өйткені, «тіл» ұғымы 
антостық тұрғыда «адам» феноменіне негізделетін антропоген-
дік күрделі әлеуетті жүйе ретінде мойындалады. Сонымен 
бірге, тіл – мінездік құбылыс ретінде мақұлданып, қоғамның 
этикаорталық-тық сипатын ашуда әдептік-құндылықтық талдау 
әдісі алғаш рет ғылыми айналымға енгізіледі. 

Бұл тұста біз, ең алдымен, адам мен тілдің онтогендік тұ-
тастығын қарастыруға тырысамыз. Әлемдік адамтану ілімінің 
мойындауынша, адам мен тілді бір бүтін, тұтас жаратылыс 
ретінде қарастыру қалыптасқаны белгілі. Бұл принципті – ак-
сиома ұстаным олай болса, адам – тілімен, сөзімен бар бола 
алады, осы ойды алаш қайраткерлері, этнолингвотанушылары 
М. Жұмабаевтың, «...адамның толық мағынасы мен адам ата-
луы тіл арқасында» [1, 241 б.], – деуі, А.Байтұрсыновтың: «тіл 
– адамның адамдық бейнесінің зоры, жұмсайтын қаруының 
бірі» [2,  35 б.], – деп айтқандарымен, әрі Тоныкөктің: «ақыл 
иесі – сөз иесі» [3,  310 б.], – деген  онтостық тұғырнамасымен 
дәлелдеуге болады. Витгенштейннің айтуынша, «тілдің бар бо-
луы қоғамдық және әлеуметтік әлемнің бар болуына тікелей 
тәуелді екенін білдіреді» [4,  189 б.]. Ж.Аймауытовтың: «Ана 
тілі – халық болып жасалған-нан бері жан дүниесінің айна-
сы, өсіп-өніп, түрлене беретін мәңгі құламайтын бәйтерегі» [2, 
46 б.] және Х. Досмұхамедұлының: «Тілінен айырылған жұрт 
– жойылған жұрт» [2, 103 б.], – дегендері соның дәлелі болса 
керек. Олай болса, осыдан тілдің бар болуы адамның бар бо-
луын білдірмек, ал адамның бар болуы тілдің бар болуының 
кепілі дейтін ғылыми теориялық әрі әдіснамалық парадигма 
келіп шығады. Тіл – адамның жаратылыстық болмысының 
құрамдас бөлігі, рухани тектік атрибуты әрі субстанциясы, де-



48

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

мек, тіл – ол адамның табиғи әрі рухани нәр-қорегі. Мысалы, 
XI ғасырдағы шығыс даналығы тарихындағы әйгілі шығарма 
«Қабуснамада» алла тағала бүкіл әлем жаратылыстарына өзінің 
құдірет күші арқылы белгілі бір қадір-қасиет, түр-тұлға, сипат 
дарытқанын, жаратушы адамзатына жануарлардан өзге он түрлі 
қасиет бергенін, оның бесеуі тәнге, бесеуі ішкі жан дүниесіне 
қатысты болғанын айта келіп, «ей, перзентім, есіңде болсын» 
адамға, «көру үшін көз, сөйлеу үшін сөз, ойланып пайымдау 
үшін ақыл-ес берді» [5, 13, 20 бб.], – дейді.

Х. Досмұхамедұлы: «Тіл – жұрттың жаны» [2,  142 б.], – 
десе,  әл-Фарабидің пікірінше сөз адам «жанының парасатты 
бөлігі» [6,  141 б.], ал М. Жұмабаевтың пайымында, сөз адам 
жанының жайын жарыққа шығару жолы мен құралының бірі бо-
лып саналған [1, 241 б.]. Т. Гоббс: «Тілден тыс ақиқат та, жалған 
да болмас еді. Өйткені «ақиқат» пен «жалған» – сөздің атрибут-
тары» [7, 337 б.], – деп түйіндейді. Демек, бұл айтылғандарда 
тілдің жанмен, жан аффектілерімен және ақиқатпен тамыр-
ластырылуы тіл мен сөз адамның іс-қимылдық актісінің 
нәтижесі болатынын айқындап тұрғаны анық. Сондықтан, бұл 
келтіріліген ой-тұжырымдар сөздің антропотектік табиғатын 
онтостық тұрғыда теориялық-әдіснамалық контексте негіздеп 
тұрса керек. 

Сонымен бірге, тіл мен сөз адамның мінездік әрекет позиция-
сын анықтап көрсетіп отыратын онтогендік феномен континуум. 
Олар адамның аффектілік [8, 337 б.], (эмоционалдық) болмы-
сын белгілейтін уникум құбылыс деген ұстанымға келеміз. Осы 
ретте, C. Негимовтың: «ойлау мен тіл тамырлас» [8, 22 б.], – деген 
көзқарасын мақұлдай отырып, тіл ойлаудың нәзік қырларын, 
тұрмыс-тіршілік пен адам мінез-құлқының сырларын өзіне жа-
сырып жататын адами қарым-қабілет. Демек, «тіл – ...халықтың 
өмір сүру тәсілінің, әдеп-ғұрпының, дәстүрінің, мінезінің, жал-
пы болмысының көрінісі» [9, 484 б.], – деп көрсетіледі. Әл-
фараби: «Әрбір адам... өз өмірінің басынан-ақ жаратылысын-
да қабілетті болады, соның арқасында оның әрекеттері, жан 



49

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

аффектілері және ақыл-парасаты тиісінше жақсы болады неме-
се тиісінше жақсы болмай шығады. Осы қабілеттің арқасында 
адам тамаша да, оңбаған да әрекеттер жасайды» [10, 126 б.], – 
десе, енді бірде: «Бұның себебі мынада: адамда тамаша әрекет 
жасауға да, оңбаған әрекет жасауға да әуел бастан мүмкін 
қабілет бар. Дәл осы қабілеттің арқасында ол жақсы да, жаман 
да ақыл-парасатқа ие болады. Нақ осы сияқты, бұл қабілеттер 
жан аффектілеріне әсер етеді» [10, 127 б.], – деп келтіреді. Бұл 
айтылғандардан тіл мен сөз адамның жағымды да, жағымсыз да 
мінезінің тасымалдаушы әрі көріну формасы немесе олардың 
іске асырылу құралы болатыны табиғи заңдылық. Оған 
Анахарсының: «Жақсылық та – тілден, жамандық та – тілден» 
және халық даналығындағы: «Он бәленің тоғызы тілден», Жи-
ренше шешеннің: «Басқа бәле – тілден», – деген афаризмдері 
дәлел. Сондай-ақ, Ахмет Игунекидің: «Ойлы сөз – ұтқыр, ой-
сыз сөз – жұтқыр»,  Ж. Баласағұнның: «Жақсы сөз ой-көңілді 
идіреді, қыңыр сөз – ол кісіні күйдіреді», – деп келтіретін ойлар 
легі бізді   Абайдың: «Тіл өнері дертпен тең», А. Игунекидің: 
«Адам істерінің астарында ажал бұғып жатады», -деген 
тұжырымдарға жығылдырады. Бұны біздің зерттеу объектіміз 
контексінде алсақ, жалпы тілдің астарында адамға тән ғанибет 
те, қасірет те жасырынытаны зайыр. осыдан тіл – іс-әрекеттік 
мінездік құбылыс деген тұжырымға келуге әбден болады.  

Осыдан келіп, әл-Фараби: «Тамаша немесе оңбаған әрекет-
тер мен жан аффектілерін тудыратын күйдің түрін мінез-құлық 
деп атайды. Мінез-құлықтың арқасында адам оңбаған да, та-
маша да әрекеттер жасайды», – деп көрсетеді. Әл-Фарабидің 
пікірінше, адамның (жақсы, жаман) мінез-құлқының баста-
масы «оның өзінің жаратылысына біткен потенциясында бо-
луы мүмкін», ал осының негізінде туындаған адам «әрекеті 
...актуальды түрде болады», – десе, енді бірде адам мінезі 
нормаларындағы шекті түстарды, жақсы мінездің жаман 
мінезге ауысып кету шегін қозғай келіп, «жаратылысымыз бой-
ынша өзіміздің бейімдірек тұратындарымыз бар болғандықтан 



50

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

біз бұлардан сақтануымыз керек. ...Қатерлі істің тұсында 
батылдығымыз жетпей қалушылық, жаратылысымызда өзіміз 
бейім тұратын сараңдық бұған мысал бола алады», – дейді. 
Майқы бидің, «сараң үйге кісің түспесін, парақор биге ісің 
түпесін», «Сараңнан бермес туады», – деп айтқаны сондықтан 
болар. Мұндағы басты мәселе адамдағы табиғи қасиеттердің оң 
да, теріс те жақтарының кейде тең түсіп, кейде бір жағының ба-
сым түсуінң мүмкіндігінде. Бұл діни ілім бойынша, «адамның 
бойында 999 жақсы қасиеттің 999 жаман сыңары бар», – деген 
ұстанымға негізделетіні анық. Мінездің құбылып отыруы біздің 
пікірімізше адамдағы нәпсінің қалауын тәуелді болуында, оң 
да, теріс те әрекеттің жасалуы нәпсінің ерік-қалау құзырында 
болатыны объективті адами үдеріс. Оған Бәйдібек бидің: «...
Тілге кісен салуға болмас» немесе А. Иасауидің: «Нәпсім үшін 
жүрер едім иттей кезіп, заты ұлық ием, сиынып келдім саған», 
«Дүниеқоңыз, пасықтардан бойыңды тый...», – деп айтқандары 
дәлел. Бұлар жоғарыда келтірілген көзқарастарды дәлеліді 
түрде бекіте түседі. Бұдан біріншіден, адам мінезі тілдік актілер 
арқылы көрініс табатыны константты құбылыс, екіншіден, 
адамның жаратылысынан жақсы және жаман тілдік мінезге 
бейім болуы онтогендік құбылыс болатыны анық, үшіншіден 
адамның тілдік мінезі әр кезде актуальды құбылыс болады 
дейтін ой қорытындылауға негіз бар. Сонымен бірге, адамдағы 
тілдік мінездің жағымдысы да, жағымсызы да жүре қалыптаса-
ды және адамның, қоғамның өркениетті даму дамуы оның 
тілдік мінезінің жетілуіне тәуелді болады деуге болады. Мыса-
лы, Фараби: «Адамның жетілуі оның мінез-құлқының жетілуіне 
сама-сай келеді дейміз біз», – деген тұжырым жасайды. Осы-
дан келіп, Ахмет Байтұрсыновтың: «Тілдің міндеті – ақыл-
дың аңдауын аңдығанынша, қиялдың меңзеуін меңзегенінше, 
көңілдің түйгенін түйгенінше айтуға жарау», – деген ұстанымы 
келіп шығары хақ. 

Осыдан тілдің этикалық-моральдық астары туралы мәселе 
туындайды. Р. Мизрахи: «этиканың жүйесі – осы сөздің 



51

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

тура және замануи мағынасында экзистенция жүйесі, яғни 
тіршілік», – десе, Реми Хесс: «этика» адамға қатысты атрибут-
тарды ғана зерттеуге арналған», – дейді. Ал Спиноза: «этика 
дегеніміз – қисынды сөз, оның жүйесінің өзі жанды философия, 
ол сөйлеуге де, тыңдауға да қабілетті адамдарға арналған...», 
– деген ұстанымда болады. Бұл келтірілген көзқарастардан 
туындайтын ойларды, біріншіден, тіл – адамның тіршіліктік 
(экзистенциялық) үдерісінің көрінісі, екіншіден, тіл – 
адамның тіршіліктегі іс-қимылын ментальдық-әдептік аяға 
тоғыстыратын этикалық феномен, үшіншіден, тіл – адам 
мінезінің рухани-мәдени деңгейін анықтайтын моральдық 
құндылық деген тұжырымдарға тоғыстыруға болады. Осы ретте 
Витгенштейннің «тілді түсіну – ...белгілі бір күй іспеттес; бірақ 
біз бұл күйді белгілі бір жасырын ментальды механизм ретінде 
ойлануымыз керек», – деген көзқарасымен келісуге әбден бола-
ды. Ахмет Игунекидің: «әдептің басы – байқап сөйлеу», – деп 
айтуының мәнісі осында болар.

Төле бидің сөз жөніндегі көзқарасын мына диалогтан 
көруге болады. «...Біреу Төлені сынамаққа «Жақсы-жаманды 
қайтып білеміз?» – дегенде, Төле: «Сөзінен білсе болады?» – 
деген. – Жа-манның сөзі шаяндай, жақсының сөзі асылдан 
шыққан қаядай, екі жақсы қосылса, жарысқан аттай болады, 
бір жақсы, бір жаман қосылса, ала жаулы иттей, екі жаман 
қосылса, ырылдасқан иттей болады», – деген екен. Олай бол-
са, Ахмет Игунекидің: «Өзің өкі-нер сөз айтып, өзің өкінер іс 
істеме», – деген әдептік қағидасының сыры сонда болар. ХХ 
ғасырдың мемлекет және қоғам қайраткері Ө. Жәнібековтің, «...
ұлттың ұлылығы, ең алдымен, оның ...атадан қалған қанатты 
қазынасы – тілінен, өнегесі өрісі болатын тұрмыс-салтынан, 
әдет-ғұрпынан... көрінеді екен», – дегені сондықтан болар.

Осыдан тіл – үлкен рухани-моральдық құдіретті күш дейтін 
концепті алға тартуға болады. Адамның басқа дене мүшелерінің 
өрісі, ауқымдылығы шектеулі. Құлақ тек естиді, көз тек қана 
көре-ді. Ал тілдің өрісі өте кең. Ол адамды жақсылық пен 
жамандыққа және жұмақ пен жаһаннамға да жетелеуі әбден 



52

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

мүмкін. Тілдің көлемі кіші, зардабы үлкен дейді халқымыз. 
Қазақ халқының көнеден келе жатқан әдеп-салтында, этикалық 
мәнерінде тіл, яғни, сөйлеу ерекше орын алады. Мысалы, 
Тоқсары шешен: «Қызыл сөзге салыну – қызған отқа қарылу», – 
деп тілдің моральдық құзырының зор болатынын көрегендікпен 
мойындайды. Сол сияқты қазақ халықы даналығында да тіл 
туралы «Тіл тас жарады, тас жармаса бас жарады», «Ең ащы 
да – тіл, ең тәтті де – тіл» деген мақалдар күні бүгінге дейін 
қоғам мен отбасы зиялық тәрбиесінде тілдік мінез өзекті 
мәселе деп қаралады. Сондықтан болар адамның бойындағы 
ең күшті бұлшық етінің – тіл болуы. Ал Майлықожа: «Тіл 
– өткір найза», – десе, А. Игунеки: «Оқ жарасы жазылар, тіл 
жарасы жазылмас» немесе ол: «Тіліңді тый – тісің сынбайды», 
– деп толғайды. Олай болас, Ж. Аймауытовтың айтқанындай, 
тіл «жүректің терең сырларын, ...жанның барлық толқындарын 
ұрпақтан ұрпаққа жеткізіп сақтап отыратын қазына», адамға 
тән құдіретті де әлеуетті рухан күш болатыны анық. 

Мұсылмандық қағида бойынша, адамның иманды немесе 
имансыз болуы ауыздан шығатын сөздеріне байланысты болған. 
Мәселен, Имам Ағзам әбу ханифа «фиқһул әкбәрда»: «Иман 
тілмен айту (иқрар), жүрекпен қуаттау (тасдиқ)» (имам ағзам 
әбу, 2000: 14), – деп түйіндейді. Иман – оң мінез көрсету шарты. 
«Иман келтіру – алла тағлаға жақын болудың белгісі» (қайқаус, 
1992: 15), – дейді қайқаус. демек, адамдағы адамгершілікті ізгі 
мінездерді ислам тілмен айтылатын сөз әдебіне тәуелдендіреді. 
Иман әдепті тілдік мінездің – табиғи шарты болмақ, имандылық 
пен әдепті-лік тілдік мінезге тоғыстырылады. Бұл мұсылмандық 
этикадағы адамгершілікке тәрбиелеудің теңдесі жоқ моральдық 
тұғырнама үлгісі деуге болады. Д. Бабатайұлының: «Иман – 
жанның сапасы» (Е. Шаймерденұлы, 2008: 87), – дейтіні міне, 
сондықтан болар.

Орта ғасырлық ойшылдар өздерінің рухани мұраларында 
халық арасына осыдан мың жылдай бұрын кең тараған тіл мен 
сөз туралы мақал-мәтелдер, афоризмдер мен нақылдарында тіл 
және сөйлеу әдебін жан-жақты және терең айта білген. Олардың 



53

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

тіл мен сөз әдебі мен мәдениеті туралы өсиет нақылдары 
тәрбиелік те, мәдениеттік те, әдептік және этика-моральдық 
тұрғыдан әлі күнге дейін өзекті деп білеміз. Ұтымды айтылып, 
қысқа қайырылатын  даналық сөздер адамның сан ғасырлық 
өмір тәжірибесінен туатыны мәлім. Мақал мен мәтелге айна-
лып кеткен ғибрат сөздер  – өмірдің қыры мен сырына әбден 
қанығып жасалған қорытынды пікірлер ретінде қабылданады. 
Солардың кейбіреулеріне тоқталсақ, Ж. Баласағұн өзінің 
«Құтты білік» еңбегінде: «Тіл қадірлі етер, ерге бақ қонар, 
Қор қылар тіл, кететұғын бас болар, Тіл – арыстан есік баққан 
ашулы, сақ болмасаң, жұтар ерім, басыңды. Тілімнен көп жапа 
шектім, есебім: Бас кесілмес үшін тілді кесемін. Сөзіңді бақ, 
басың кесіп аламасын , тіліңді бақ – сонда басың сақталар», – 
деп  адам өзімен бірге тілін бақылауда ұстап білуі қажет дейді. 
Өйткені басқа қиянат тілден. Адам басына бақыт та алып ке-
лер де, әкетер де тіл. Береке мен жапа да тілден дейді ол. Ш. 
Құдайбердіұлының: «Сөзіңді түзе – әдетіңе айналады, әдетің – 
мінезіңе айналады, мінезің – сенің тағдырың», – деген сөзінде 
үлкен мағына, тәрбие, өнеге жатқаны сондықтан болар.   

Шындығында да кейде айтқан бір ауыз жылы сөз жанды 
жылытып, бақытқа бөлейтініндей, бір ауыз ауыр сөз адам жа-
нын кез келген ауыр жарақаттанда  артық жара салатыны анық. 
Айталық, Фарабидің пікірінше, «сұлу сөз жан семіртеді»,        
М. Қашқари: «Ақылды сөз – алтын табаққа жеткізер», – 
десе, А. Игунеки: «Есепті сөз – ер сөзінің асылы», – деген 
әдептік қағиданы ұсынады. Сүйінбай Аронұлы: «Жақсы жігіт 
сөзіне сақ тұрады», – деген тілдік мінез әдебінің экзистенци-
ясын тілге тиек етсе, Абай: «Тіл жүректің айтқанына көнсе, 
жалған шықпайды», – деген тілдік мінезге байланған рухани 
әдептік континуум аксиомадан хабардар етеді. Ал осыларға 
кері моральдық дихотомияны атайтын болсақ, Шалкиіз жы-
рау: «Жаманның жалаңдаған тілі жау», – десе, Д. Бабатайұлы: 
«Кей жаманның тілі бар – ащылығы умен тең, айтқан сөзі 
ақымақтың – адам ішпес сумен тең», – дейді. Сондықтан,                                                                           
Ж. Баласағұн: «Саулық тілеп, табыс күтсең ісіңнен, жарамай-



54

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

тын сөз шығарма тісіңнен», – деген әдеп қағидасын ұсынады. 
Ескелді биді тыңдасақ: «Қас та, дұшпан да, дос та адамның 
өзінен. Жүрегің жұмсақ, пейілің кең болса, дос көп. ...Тіл – 
адамның әрі досы, әрі дұшпаны. Парасатты сөз айтсаң, біреуге 
жақсылық тілесең, жан-жағың жарқырап жүреді, байқамай, 
ағат сөз айтсаң – жан-жағың жабыла шағатын жылан-
шаянға толады», – дейді. Міне бұлар тіл әдебі деген универ-
сум түсінікке бәрін сыйғызуға тырысқан. Ал біз жақсы адам 
болғыңыз келсе тіл мен сөзге әдепті бол дегіміз келеді. 

Осы ойды Ж. Баласағұнның нақылдарымен айтар болсақ, ол: 
«Бұлай болса, тең ортасы – керегің, тілге ұстамды болсаң, өсер 
беделің! Тіліңді бақ, басың аман болады, сөзді қысқа айт, жасың 
ұзақ болады», – деп адам кез келген ортада дұрыс сөйлеу білуі 
қажет дегенді меңзейді. Орнымен қолданылған сөз адамдарды 
иландырып та, көңілін де аулауға себеп болмақ. Сөйлеушінің 
беделін де арттырары сөзсіз. Сөзді дұрыс қоолданған адам 
өзіне де, өзгеге де сыйлы. Осыған орай, Ш. Құдайбердіұлын 
сөйлетсек: «Жылы жүрек, тәтті тіл берекені берер біл. Ащы 
сөзді – өзімшіл, өнері оның қалар тұл», – деген әдептік қатал 
шешіммен сөйлеушінің беделін сөзіне қарай өлшену принципін 
ұсынады. Ж. Баласағұн: «Бердің, тәңірім, тілге бізге сөйле деп, 
тура жолға тілді баста ылайым!», – дей келе, адамға жаратушы 
басқа тіршілік иелерінен жоғары санап, тіл деген ұлы құдіретті 
күшті сыйлағанынан хабар береді. Ендігі мәселе тілім бар деп, 
орынсыз сөйлеп, ойға келгенді айтпау, яғни ойламау сөйлемеу 
мәселесі айтылады. Ойланып сөйлегеннің алар табысы мен 
жетістігі мол деген идея билігіне жетелейді. Енді бірде ойшыл 
өз шығармасында: «Дүние тез өтеді, сөз мәңгілік қалады», 
– деп Ж. Баласағұн жалған өмір өтеді деп, ал адам перзентін 
ұлықтап, кейінгі ұрпаққа атын қалдырар сөздің еншесінде бо-
латынын айтпақ болады. М. Қашқаридің: «Тәрбие басы – тіл», 
– деп айтуының басты себебі осында болса керек. Айтылған 
ұлы сөздің келесі ұрпаққа берер тәрбиесі мен тағылымы мол, 
үйретері көп болуы да мүмкін.  



55

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Осыдан тәрбиенің басына тілді қойып көрсек, бұл тұрғыда 
да ғұламаларымыздың айтары мол болғанына куә боламыз.       
Ж. Баласағұн еңбегінің бір тарауындағы тілдің маңызы тура-
сында мынандай өнеге сөздерінде: «Тіл адамды көкке көтереді, 
сол арқылы ол бақытқа жетеді. Сондай-ақ адам өз тілінен жаза 
да тартады, басын да жояды», – деп тіл адам өмірінің басы мен 
аяғы болатынын дәлелдейтін онтостық парадигманы меңзейді. 
Ал Ескелді бидің Сабалаққа (Абылайға) ыммен айтқан 
ақылының бір нұсқасында «...тілін шығарып, қолын бұлғаған» 
екен. Осы бір ыммен көрсетілген ақылдың мағынасы: «...Бірақ 
тіліңе ие бол, ешкімге тіл тигізбе дегені», – деп таратылыпты.                                                                                                                          
М. Қашқаридің: «Тіл – тәрбиелілік пен қайырымдылықтың 
басы», – дегені содан болатыны анық. Бұдан адамның амандығы 
– тілін жіті бақылауда ұстауында дейтін моральдық концепция 
келіп шығады. Бұл адамның сөзді талғай білуі мен әдепті сөйлеуі 
– оның тәрбиелігін мен имандылығының өлшемі болатынына 
назар аударады. Қоғамдық ортада адамның мәдениеттілігі, өресі 
көбіне оның сөйлеуінен көрінеді. М. Қашқари  әдептіліктің 
алуан түрін жырлай келіп, солардың ішіндегі ең бастысы – 
тіл әдептілігі деген түйін жасайды. «Тау мен тасты су бұзады, 
адамзатты сөз бұзады» деген ауыздан шыққан әр лебізге 
жауапкершілікпен қараған бабаларымыз сөйлеген сөзіміздің 
түпкі нәтижесі шынайылықты мәнінен құралғанын қалаған. Бір 
ауыз сөз бәрін өзгертеді, «аңдап сөйлемеген ауырмай өледі», – 
деген халық мәтел осыдан туындаса керек. Ш. Құдайбердіұлы 
өзінің  тағы бір нақыл сөзінде: «Тегіс тексер сөз көрсең сыр мен 
сынын, түзетуге именбе-тапсаң мінін», – деп бекер айтпаған. 
Бұның астарында, егер сөзді өзің жөнімен дұрыс қолдана алсаң, 
өзгелергеде үйретуге жалықпа дейтін нұсқау жатқаны анық. Осы 
ретте ойымызды Р. Бехердің: «Тіл – айнымас әділқазы, егер оны 
нашар пайдаланатын болсақ, бізге оның үкімінен құтылуға бол-
майды. Ол біздің оған деген салғырт және ұқыпсыз қарауымыз-
ды әшкерелейді, ол өзіне деген немқұрайдылыққа аяусыз соққы 
береді, ол ештеңені де кешірмейді, тіпті, тыныс белгісі де одан 



56

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

тыс қала алмайды. Бірақ, біз егер де оның алдында бас иетін 
болсақ, ол жомарттықпен, ысырапшыл-жомарттықпен марапат-
тайды», – деп өте орынды айтқан пікірімен түйіндеуге болады. 
Айтарымыз егер сен бір рет сөзіңді дұрыстай алмасаң,  екінші 
ретте солай болады, дәл осылай бұл әдетіңе айналады,  ал сенің 
әр айтқан сөзің сенің мінезің,  ал сенің мінезіңнен адамдығын 
көрінетін ұмытпаған жөн. Бауыржан Момышұлының айтуын-
ша, «Тіл дегеніміз – қай халықтың болмасын кешегі, бүгінгі ғана 
емес, бүрсүгінгі де тағдыры». Сондықтан «Адам баласын заман 
өсіреді», – деп Абай айтпақшы тәрбиенің басы болатын тілдік 
әдепті дамыту мен жетілдіру ісі келешекке қызымет жасамақ.

Мақаланы қорытындылай келе ойымызды төмендегідей 
тұжырымтарға топтастыруға болады. Біріншіден, тілдің мораль-
дық феномен болатыны, оның антропгендік мәнінде деуге бола-
ды. Екіншіден, тіл адамның онтогендік болмысы. Үшіншіден 
тіл – адамның ерік-қалауын айқындайтын және соның бағыт-
бағдарымен жұмасалатын үдеріс. Төртіншіден, тіл – субъекттің 
іс-әреттік өңірін, оның экзистенциялық өмірін құраушы кон-
тинуум. Бесіншіден, тіл адамның мінездік әрекетінің көрініс 
табу аясы. Алтыншыдан, тіл – адамның эмоционалдық 
жай-күйін білдіретін сипаттық қасиет. Жетіншіден, міне, 
сондықтан тілден жақсы да, жаман да сөз шығуы заңды 
құбылыс болады. Сегізіншіден, тіл әдептік құбылыс сана-
тына жатқызылады. Тоғызыншыдан, тілді сөйлеудің әдептік 
нормаларына бағындыру қажеттігі туындайды. Оныншы-
дан, адамның тілдік мінезі әр кезде өзінің әлеуетті өзектілік 
жағдайда болатынын дәлелдей түседі. Сонымен, жоғарыда 
көрсетілгендер әр қоғамның күнтәртібінде болып, тәрбиелік 
маңызға ие болатын константтар қатарында бола береді. Осы 
тұрғыда аталмыш мақала қоғамдағы тілдік мінездің моральдық 
қырларын ғылыми тұрғыда зерттеуге жол ашады деп айтуға 
болады. Адамдар арасындағы қарым-қатынаста сыпайылық, 
кішіпейілділік пен адамгершілік қасиеттер тіл арқылы кө-
рініс табады. Сөйлеуші жақтың тыңдаушыға деген құрмет-



57

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

қадірінің қаншалықты дәрежеде екені де сөз жұмсалым арқылы 
беріледі. Тіл мәдениетіне барар жолдың бастауы – әдеппен 
сөйлей білу. Сондықтан, тіл – талас, тартыс құралы емес, тіл 
– бірлік пен ынтымақ, адамгершілік пен ізгілік әдебі құралы 
болғаны маңызды. Әдепті тіл, сыпайы сөйлеу ежелден бері 
жеке адамның, қоғамның ой-санасын дамытып, жетілдіруде 
аса маңызды рөл атқарады. Мәселен, А. Байтұрсынов: «Тіл 
– адамның адамдық бейнесінің зоры, жұмсайтын қаруының 
бірі», – десе, Темірбек Жүргенов: «Тіл – адамның дүниетанымы 
дәрежесін көрсетіп қоймай, оның адам болып қалыптасуына да 
үлкен рөл атқарады», – деп түйіндейді. М. Қашқаридің сөзімен 
айтқанда, «Дүниеде өткір тіл мен жақсы сөзден баянды нәрсе 
жоқ», – деп айтқымыз келеді. 

Қанағат – қазақ философиясының іргелі феномені
Қазіргі таңда әлеуметтік қатынастағы aдaми мінез, мораль-

дық кеңістік, әдеп мәселесі қоғамдағы «моральдық күмбез» 
ретінде ең мaңызды бaсқaру ресурстaрының біріне айнал-
ды. Бүгінгі техногендік өркениет зaмaнындa жеке тұлғаның 
әлеуметтік мінезі, адамның әдебтік әлеуеті, адамдардың 
эмоционалдық интеллекті  – қоғaмның стрaтегиялық тұрғыдағы 
мaңызды қуат көзі, қоғамның бар болуының әлеуеттік ресур-
сы, өмір сүру континуумы десек болады. Сондықтан, атал-
мыш мақалада қоғадағы әлеуметтік мінездің қалыптасуының 
онтогендік тамырларына теориялық-әдіснамалық, филосо-
фиялық концептуалдық тұрғыда талдау жасалынады.

Осы тұрғыдан алғанда мақаланың міндетіне: 1) қазақ 
топырағында қалыптасқан ұлттық әдептің мәйегі болған 
«қанағат» концептісінің әлеуметтік кеңістіктегі адами болмы-
сын ашу; 2) жалпы адамзатына тән мінездің антропо-центристік 
табиғатын айқындау; 3) қоғамның өзгеруі адам мінезінің 
өзгеруіне тәуелді болуының этикагендік тамырын анықтау;        
4) олардың мұсылмандық интеллектуалдық мәдениеттегі 
әмбебап мәнін ашу және осылардың терең рухани әлеуетін 
ашып көрсетуді жатқызуға болады.



58

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Қоғамдағы әр адамның өзін рухани тұрғыдан көрсетуі 
философиялық тұрғыда әлеуметтік моральдық универсум 
және ондағы әмбебап моральдық уникумның өзіндік ашылу 
формасы болып табылады. Демек кез-келген жалпыға ортақ 
универсалилердің адамдардың жеке мінез-тәжірибесінде 
көрініс табуы арқылы ашылуы әлеуметтік-этикалық рефлек-
сияны қажет ететіні заңды құбылыс. Сондықтан өзіміздің 
шағын мақаламыз шеңберінде қоғамдағы моральдық уақыт 
пен моральдық кеңістікті қанағат категориясы арқылы талдауға 
қадам жасаймыз. Осыған байланысты мәселенің бүгіні мен 
келешгіне көз жүгіртуге мүмкіндік туады, оның маңыздылығы 
арта түседі, оны одан әрі зерттеуге жол ашылады.  

Қанағат – адамның оң моральдық сапасын көрсететін 
этикалық категория. Қанағат – әдептіліктің басты белгісі және 
негізі. Ол – адамның сана-сезімі мен іс-әрекетіндегі жақсы әдет, 
дағды. Қанағат – адамның барына, өз еңбегімен қол жеткізген 
табыстарына разы болу, шүкіршілік ету қабілеті. Қанағат 
– адамзатының ғана болмысына бітетін ішкі интенциялық 
қуаты, имманенті субстанциясы. Қана-ғатты әдетке айнал-
дыру – игілікті іс болып табылады және адамның тұлғалық 
болмысының жетілуін көрсетеді. Қазақ халқы қанағатты – 
жоқтықтың, кедейшіліктің белгісі деп есептемеген. Керісінше, 
ол зерделілік пен сабырлылық, тоқтамдылық пен ұстамдылық 
мінездің, абзал моральдық қасиеттердің үлгі-өнегесі ретінде 
танылатын этикалық құн-дылық деп біледі. Өйткені ол 
адамшылық жолдан тайдырмайды, аш көзділікке жібермейді, 
басқаның дүниесіне сұқтанудан арылтады, сұғанақтық жасат-
пайды, қызғану мінезін тежейді. Бұған Ыбырай Алтынсариннің 
мына өсиет сөзі мысал бола алады: «Әзірет Әлиден бір жұт 
келіп сұра-ды дейді: – Толық байлық қайтсең табылады? Әли 
айтты: – Қанағат ете білсең. Қанша мал көп те болса барына 
қанағат ете білсе, бұл адамның көңілі жайлы, тынышырақ бо-
лады; – соның үшін Әзірет Әлі, – байлық – қанағатта, – деген 
екен» [10, 96 б.]. 



59

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Қанағатшыл адам жұмсақ мінезді, жайлы, кіші пейіл, 
қарапайым болып, көптің құрметіне бөленеді. Қанағат – 
баршаның бойына жарасатын көркем сипат, ешқашан солдыруға 
болмайтын рухани күш. Көп адамда кездесетін кесапаттық 
– қанағатсыздық пен мал және дәулетке масаттану. Осыны өз 
өмірлік тәжірибесінде көп көрген қазақ халқы: «Малым бар деп 
мақтанба, боран соқса қайтесің? Басым бар деп ойлама, ажал 
соқса қайтесің?» деп қанағаттыққа шақырады. Эпикурдың пай-
ымдауынша, адамға рухани қанағатты әкелетін білім болып та-
былды. Әл-Фараби: «Қанағат – табиғаттың төл перзенті. Тағы 
да денсаулықты күзетеді» [11, 119 б.], – деп айтады. Мұның 
астары қанағат адамға берілетін төл де тел қасиет және оның 
адам физикасына қатысты өз қызметінің белгіленетіндігін ай-
туында. Р. Хорезми: «Тапшылықта азға қанағат ете білгенің, 
өзіңе-өзің патша боп, еркін өмір сүргенің» – десе, Парсы ойшы-
лы Қайқаус (Кабус): «Әрдайым өкінішті жағдайға тап болғың 
келмесе, қанағатты бол, қанағатқа әдеттенсең, бостандық-тағы 
денең ешкімнің де құлы болмайды. Қайыршы болсаң да, бұзақы 
болсаң да қанағатты бол. Демек, тәркі дүние бұзық болса да, 
қанағатты бол» (Қабуснама) [12, 27 б.] – деп көрсетеді. Әл-Ғазали 
моральдық көрсеткіштердің бірі – қа-нағат болатындығын 
дәлелдейді. Оның пікірінше, қанағат – адамның қолындағы аз 
нәрсені жеткілікті тұтынуы, қал-жағдайына шағымданбауы. 
Азға қанағат қылған, аз жеген, аз ішкен, аз ұйықтаған адамның 
жүрегі жұмсарады, періштелерге ұқсайды. Дүниеде тек зәру 
қажеттіліктерін ойлап, соны орындауды қанағат тұтқан адамдар 
түрлі қауіп-тен, қиындықтардан аман болады дегенді меңзейді. 

Данышпан ойшыл Жүсіп Баласағұн да қанағатты кі-
сіліктің бір белгісі ретінде көрсетіп кеткен. Ол өзінің «Құтты 
білік» еңбегінде төрт маңызды ұғымдарды атап көрсетеді: 
әділет, дәулет, ақыл-парасат, қанағат. Қанағат ұғымын Жүсіп 
Баласағұн адам бойындағы негізгі қасиеттердің біріне 
жатқызып, оны жалпыадамзаттық құндылықтар деңгейіне 
көтереді.  



60

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

 Халқымыздың ұлы ақыны Абай: «Талап, еңбек, терең ой, 
қанағат, рақым ойлап қой – бес асыл іс білсеңіз. Ақылды адам 
азғантайды қанағат қылып, бақытты өмір сүреді, ал ақымаққа 
бәрін берсең де аз» [13, 97 б.] – дейді. Ақын қанағатшылдық 
қасиетін еңбек, терең ой секілді жоғары құндылықтармен қатар 
қойып қарастырады. Бұл мысалдардан қанағат адамның адами 
болмысы шеңберіндегі айналысындағы қорғаныс күші ретінде 
дәріптеледі. Қанағат адам жаратылысына ғана берілетін, жаман 
әдеттерден сақ-таушы имманенті субстанция болатындығын 
дәлелдейді. 

Батыс философиясында қанағатшылдықты түсінгендер 
қатарына Диоген, Шопенгауэрді жатқызуға болады. А. Шо-
пенгауэр, «мен философия арқылы үлкен байлық таппадым, 
тек қажеттіліктерді қанағаттандырудың мүмкіншілігіне ие бол-
дым…» [14, 213 б.], – деп қанағат сезіміне бөленген.

Қанағатшылдық – моральдық тұрғыдан алғанда адами 
қасиеттердің ішіндегі ең жоғарғысы. Осы қасиетті жоғары 
бағалай білген Сүйінбай шешен «Қолдағыға қанағат-шүкір 
қылмасаң, болады бар да – арманда, жоқ та – арманда» – деп 
қолда барды қанағат тұтуға үндеген. «Арға мінажат етілсе, 
барға қанағат етілсе, әуелінде ынтымақ, ортасында береке, ар-
тында шүкіршілік тұрмас па?» – деген Қазыбек бидің өсиет сөзі 
қанағаттың ар, абырой, адалдық секілді категориялармен жақын 
екендігін көрсетеді. Береке-бірлікке жетудің бірден-бір жолы – 
қанағатшыл болуда деп түсіндіреді. Демек, қанағат – адамның 
моральдық болмысын құрайтын этикалық категория деген 
идея көтеріледі. Қазақ халқының даналық сөздері: “Қанағат 
қарын тойғызады, қанағатсыз жалғыз атын сойғызады”, “Қоя 
жесең, қой қалады, тарта жесең, тай қалады” – деген тұстарды 
көрсеткен.  Халқымыздың даналық сөздерінің әрқайсысының 
өз шығу тарихы бар. «Баяғыда Жетісудан шыққан екі жола-
ушы Бұхараға бет алған екен. Бірі дәулетті, аты Жалғыз де-
ген кісі екен. Екіншісі кедейлеу, аты Тәңірберген болса керек. 
Дәулеттісі аты күйлі болған соң баратын жеріне тезірек жету 



61

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

үшін текіректеп шауып, ұзап кетеді. Екіншісі асықпай, атын 
шалдырып, жайлап жүре береді. Бірнеше күн өткенде Жалғыз 
тамақсаулығына басып, жолға алған азығын жеп тауысады. Со-
дан бір тояйын деп астындағы атын сояды. Оның етін түн ішінде 
қорқау қасқырлар алып кетеді. Көліксіз қалған соң барар жеріне 
қалай жетсін, не аты, не тамағы жоқ, өлімші халде жатқанда 
Тәңірберген жетеді. Аты тың, азғантай малтасын қанағат ет-
кен. Сөйтіп ол Жалғызды мінгестіріп, малтасын бөлісіп, барар 
жерлеріне жетеді. Тәңірберген болмаса, анау айдалада көмусіз 
қалғандай екен. Жұрт арасында «қанағат қарын тойғызады, 
қанағатсыздық Жалғыздың атын сойғызады» деген сөз содан 
қалыпты. Халық даналығы қанағат ұғымы-ның мағынасын ашу 
үшін оған қарама-қарсы категория қа-нағатсыздық ұғымын 
мысалға алып отыр. Халқымыз адам бойындағы моральдық 
сапаны қалыптастыруда даналық сөздерді орынды пайдалана 
білген. 

Халық арасында «Қанағатсыздың көзі үлкен, ақылсыз-
дың сөзі үлкен», «Ер азығы – қанағат», «Қанағатсыз жан піл-
ге оқталған жалын», «Тойсаң тоба қыл», «Тойсаң тобаңнан 
жаңылма», «Тоқал ешкі мүйіз сұраймын деп, құлағынан айы-
рылыпты», «Тізеден суға белден тоба», «Ынсап сайын береке», 
«Тегін келген аттың тісіне қарама», «Барымен базар», «Қайғысыз 
қара суға семірер» және т.б. мақал-мәтелдер кездеседі. Дана 
халқымыз қанағат қыла отырып, шүкіршілік етуді де есте сақтау 
керектігін айтады. Аз нәрсеге көп қанағат қыл дей отырып адам 
бойындағы адамгершілік қасиеттерге тәрбиелейді. 

Қанағат-рақым секілді моральдық қасиеттерді Асан би де 
өз шығармашылығында атап көрсеткен. «Арғымағың жаман-
дап – тұлпар қайдан табарсың, тұйғыныңды жамандап – сұңқар 
қайдан табарсың. Көлдің суын жамандап – Еділ қайдан табарсың, 
әкіміңді жамандап – әділ қайдан табарсың, өз барыңды жамандап 
– асыл қайдан табарсың. Ақ тоныңды жамандап – атлас қайдан 
табарсың, өз басыңды зорайтып – теңдес қайдан табарсың», – 
деп Асан қайғы барға қанағат тұтуды өнеге етеді. Бұл тұрғыдағы 



62

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Асан қайғы өсиеттерінің этикалық жағы күштірек. Ол адам бол-
мысына тән көрсеқызарлық, тойымсыздық секілді жағымсыз 
қасиеттерден аулақ болуға үндейді. Қолда бардың қадірін біліп, 
шүкіршілік етуге шақырады. 

Ақындар поэзиясындағы қанағат, ынсап, рақым секілді 
ұғымдардың мағынасы рухани қасиеттерге баулиды. Адам бала-
сын сабырлылыққа, төзімділікке шақырады. С. Назарбекұлының 
«Қанағат» атты өлеңі қазіргі заманға тән сипатта жазылған. 
Мұнда «Қолыңдағы ең асыл зат – қанағат!» делінген. Қоғамдағы 
келеңсіздіктерге сараптама жасай отырып, «Сол «Қанағат» – бар 
аранды тойдырар, тек мойында, табар сосын жаның жай», – деп 
түйін дейді ойын ақын. Адам баласы өз бойындағы «қанағат» 
сезімін ұялатып, жетілдіре отырып, моральдық сапасын байы-
та алады. Қанағат бір ғана сөз емес, оның анықтамасын беру 
үшін адамдық, сабырлылық, зерделілік секілді бірнеше адами 
қасиеттерді білдіретін категорияларды қолдану қажет. Яғни, 
қанағатшыл адамның бойында осы өлшемдердің барлығы 
жинақталған. 

Дала ділмарлығындағы  адамгершілік   мінездің  ең 
мықты  серігі – қанағат  пен шүкір – тәубашылдық. Қазақ би-
шешендері  адам  мінезіндегі  қанағатшылдықты – жоқтығы, 
шүкіршілік-тәубашылдықты  – барлық – байлығы деп  есеп-
темеген. Керісінше олардың қай-қайсысы да зерделілік  пен 
сабырлық, тоқтамдылық  пен  ұстамдылық  сезімнен  туындаған,  
халқымыздың  адамгершілік  абзал құндылықтық  қасиеттерінің   
үлгі-өнегесі  ретінде  дәріптелген.  Мәселен, Әйтеке би:

                Дүние деген фәни бұл,
                Панасы  жоқ, тұрағы жоқ. 
                Шүкіршілік етіңіз, - десе,
                Тұрымбет жырау:
                Бассаң  қадам ұмытпа,
                Есіңде  болсын таубалық,
                Бөлтірік шешен:
                Бәйтеке батыр, тәуба қыл!



63

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Асқынба, көпке ізет қыл, – деп келтіреді. Жүсіп  Баласағұн 
адамгаршілік  мінездің  бірі – “ұстамдылық, қанағат” – деп 
көрсеткен. Бұл айтылғандарда   рух  биіктігін  өзіңнің  ішкі  
әлеміңнің   қасиеті мен  әдетіне   айналдыр  дейтін  идея  жа-
тыр. Адам баласы  рух  жемісін  татпай  өмірдің  терең  мән-
мазмұнын, шын мақсатын  түсіне алмайды дейтін  ой айты-
лады. Қанағатшылдық, тәубашылық, шүкіршілік адамның 
адамгершілік мінезінің құрамдас бөлігі ретінде қарастырылады. 
Осы мінездер арқылы  адамға  жер  бетіндегі  барлық  жамандық   
пен  жақсылық  алдындағы жауапкершілік жүктеледі. Қанағат – 
адам  болмысының мәніне телінеді. Қорыта айтқанда адамның 
қанағаттық мінез аясында тіршілік етуі оның өмір сүру 
заңдылығына айналуы тиіс дейтін ойға жетелейді.

Науқасы меңдеген Төле би: «Қасаңдау емі шариғат оған 
ешкім таласпас, қазақ жолы қанағат ол жолдан да адаспас», – 
деген екен.

Әдебиеттер
 

1. «Алаштың» тілдік мұрасы: мақалалар жинағы. / құраст: 
С.Шүкірұлы, Е.Тлешов. – Алматы: «кие» лингво елтану инновациялық 
орталығы», 2009. – 364 б.

2. Зәңгіров Е. Алаш ұлағаты. – Алматы, 2017. – 224 б.
3. Қазақ афоризмдері (қазақ афористикасы: бағзыдан бүгінге 

дейін) Құрастырушы-автор Е. Шаймерденұлы. – Алматы: Алматыкітап 
баспасы, 2008. – 304 б.

4. Энтони Кенни Батыс философиясының жаңа тарихы. 4-том. 
Қазіргі заман философиясы. – Алматы: «Ұлттық аударма бюросы» 
қоғамдық қоры, 2019. – 429 б.

5. Қайқаус. Қабуснама / өзб. тіл. ауд. Т. Айнабеков. –Алматы: Ба-
лауса, 1992. – 160 б.

6. Әбу Насыр әл-Фараби. 10 томдық шығармалар жинағы. 4-том. 
Әлеуметтік философия. Этика. Эстетика. – Астана: «Логос – Астана» 
ЖШС, 2007. – 296 б.

7. Бертран Рассел. Батыс философиясының тарихы. – Астана: 
«Ұлттық аударма бюросы» қоғамдық қоры, 2020. – 540 б.



64

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

8. Негимов С. Шешендік өнер. – Алматы: Ана тілі, 1997. – 208 б.
9.Философиялық энциклопедиялық сөздік. – Алматы: ҚР БҒМ 

ҒК философия, саясаттану және дінтану институты, 2013. – 527 б.
10. Ыбырай Алтынсарин. Таң. шығ. 3 томдық. 1 том. – А-А., 1976. 

– 286 б.
11. Әл-Фараби Қайырымды қала тұрғындарының көзқарас-тары 

жайындағы трактат // Әбу Насыр әл-Фараби. 10 томдық шығармалар 
жинағы. 4-том. Әлеуметтік философия. Этика. Эстетика. – Астана: 
«Логос – Астана» ЖШС, 2007. – 296 б.

12. Қабуснама. – Алматы: «Балауса», 1992. – 48 б.
13. Абай (Ибраһим Құнанбаев) Екі томдық шығармалар жинағы. 

– Алматы: Жазушы, 1986. Т.2. Аудармалар мен қара сөздер. – 200 б.
14. Батыс философиясының жаңа тарихы, 3-том. Қазіргі заман 

философиясы. – Алматы: «Ұлттық аударма бюросы» қоғамдық қоры, 
2019. – 368 б.



65

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ПОЭТИКАЛЫҚ МҰРАЛАРДЫҢ ФИЛОСОФИЯЛЫҚ-  
ДҮНИЕТАНЫМДЫҚ ӨЗЕГІН АЙҚЫНДАУ*

ҚОҢЫРБАЕВА Кулсия Мағражқызы
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 

институтының жетекші ғылыми қызметкері,
философия ғылымдарының кандидаты

Жаңа Қазақстанның рухани-мәдени кеңістігін қазіргі кезең-
де солғын тартқан ұлттық өзіндік сана архетиптерін оятып, асыл 
құндылықтарын қайта жаңғырта отырып толықтыру қажеттігі 
туындауда. Осы тұрғыдан қазақ философиялық-поэтикалық 
мұраларының этикалық, эстетикалық қырларын ашу – бұл 
ұлттық түп тамырдан тарқатылған рухани әлемді танып қана 
қоймай, болашаққа бағдар ретінде тиянақ болатын негіз. Қазақ 
фольклорының классикалық үлгісі эпикалық жырлардың адамға 
жоғары деңгейде әсер ету күші арқылы тарих қойнауынан үн 
қатуы, оның қазіргі және болашақ ұрпақтың рухын оятарлық 
әлеуетін дәйектейді. Қазақ фольклорының идеялық негізін 
құрайтын: адалдық, әділеттілік, уәдеге беріктік, намысшылдық 
қатарлы рухани-мәдени философиялық құндылықтар екендігін 
ашып көрсету арқылы, ұлттық төл мұраларды зерделеудің 
өзектілігі айқындалады. Ұлттық ділдің түпнегізі қазақ фоль-
клорының дүниетанымдық өзегін зерделеу, философиялық 
іргелі зерттеулер жүргізу қазіргі жаһандану кезеңінде өзінің 
өзектілігімен алға шығуда. Бұл тарихи сананың үнемі жаңғырып 
отыруының көрінісі. Сондықтан қазақ эпостары қазіргі рухани 
жаңғыру  аясындағы еліміздің мәдениеті мен руханиятының 
барлық салаларында рухтандырушы екпінге айналуы тиіс.

Қазақтар ежелгі заманнан мыңдаған ғасырларға жалғасқан 
тарих жүзінде алуан-түрлі өркениеттер және мәдениеттермен 

* Мақала №АР08856541 «Қазақстан дамуының қазіргі жаңғыру кезеңіндегі 
қазақ халқының философиялық-поэтикалық мұрасының рухани-мәдени әлеуеті» 
ғылыми жоба ауқымында жарияланды.



66

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

араласа өмір сүрді. Алайда көшпелілер төл мәдениетін көздің 
қарашығындай сақтап, XX ғасырға дейін көшпелі өркениетті 
дамытып, жетілдірді. Қазақтың қаһармандық эпостарын фило-
софиялық байыптаудың қазіргі кезеңдегі адамды рухани 
жетілдірудің тетіктері үшін пайдаланудың практикалық 
маңызы зор. Рухани кеңістіктегі жасампаздықпен жалғасын 
тапқан мұраттар болашақ жастарға үлгілі бағыт болары сөзсіз.

Қазақтың қаһармандық дастандары, батырлық жырлары 
қатарлы көркем жәдігерлер бүкіл адамзаттық мәдениетке 
қосылған асыл қазына. Батырлық жырлар: «Қобыланды 
батыр», «Ер Тарғын», «Ер Сайын»,», «Қамбар батыр», «Шора 
батыр», «Алпамыс батыр», «Едіге батыр»,    «Қырымның қырық 
батыры». Лиро-эпостық жырлар: «Қозы Көрпеш – Баян сұлу», 
«Қыз Жібек», «Айман-Шолпан» т.б. Қазақтардың ауызша 
шығармашылығында өмірдің барлық көріністерінің үлгілері 
ғана емес, белгілі бір философиялық көзқарастар да көрініс 
тапты.

Қазақ халқының фольклорлық туындыларын жазып алып 
ғылыми айналымға енгізуде Шоқан Уәлихановтың аса зор 
еңбегін ерекше атап өту ләзім. Ол кездері барлық далалық 
жырлар қо-быздың сүйемелдеуінде тақпақтап айтылатын 
болған. Негізінен, жырлардың мазмұны бұрында өткен белгілі 
халық батырларының өмірі мен қаһармандық іс-әрекеттері 
болып келеді. Бұл тұста бір назар аудара кететін жәйт, 
шығармадағы батырдың өмірі мен ерліктеріне байланысты 
оқиға қара сөзбен әңгімеленіп келеді де, ал өлең-жыр жолдары 
шығарма кейіпкерлері немесе негізгі қаһарман сөйлегенде ғана 
басталады. 

Шоқан өз зерттеулерінде жырда түркі тілінің таза күйінде 
сақталғандығына, халықтың төл туындысы екендігіне ерек-
ше тоқталады. Ол бүкіл жырда бірде-бір парсы, араб сөзі 
кездеспейтіндігіне  таңданады. Шоқанның: «...дәстүрлі ескі 
жыр-дастандар жас ұрпақтарға небір белгісіз себептермен 
жылдан-жылға айтылмай қалып бара жатыр.  Ескі жыр – 



67

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

дастандарды білетіндер де аз қалды. Ескі жырларды жинау 
да қиын, қанша тырысқаныммен «Қозы Көрпеш – Баян 
сұлу» толық жинай алмай – ақ қойдым. «Едіге» мен «Орақ» 
жырларының аздаған үзінділерін ғана таптым, келешекте 
барлық ескі жыр-дастандарды табуға үміттенем...» [1, 163 б.],  – 
деген ойдан дәстүрлі рухани мұраларға деген махаббатқа толы 
ықыласты байқауға болады. Эпикалық жырлардың қаншалықты 
рухтандырушы күшке ие екендігін сұңғыла ғалым сезді және 
аса жоғары бағалады. 

Қазақтар арасында ислам дінінің таралуы, тіл мәселесі, 
бөгде мәдениеттен енген өзгерістердің кері ықпалын да 
алғашқы болып байқаған Шоқан болды. Татар поэзиясының 
формалары қазақтардың гармониялық дыбыспен ойға тұнып 
тұрған дәстүрлі батырлық жыр поэзиясының формаларын 
ығыстыра бастады. Шоқан өз тұсындағы қазақ поэтикалық 
туындыларын арнасынан бұрып, дәстүрлі үлгілерін өзгеріске 
түсірген ықпалдарды нақтылы ашып көрсетеді. Қазақ даласы 
әлі де өз жыршыларын тамашалап, мамыражай күй кешкен 
соңғы күндерінің куәсі болған Шоқан зерттеулерінде жыр 
поэзиясының қалыс қалып бара жатқандығын қимастықпен 
жазады. Жырдың бар болмысы, қобыздың өзі сияқты, тек 
бақсылар иелігіне айналды. Солар ғана жыр болмысының 
өлеңдік сипатын сақтап, жындарын шақырғанда айтады. Жыр 
болмысының негізі мен қобыз тарту, өнердегі сәндік үлгіден, 
атақты Жанақ жырау өлгелі, шеттей бастағанын ашып айту 
қажет [1, 164 б.].

Шоқанды алаңдатқан осы сырттан әсер етуші кері ық-
палдар, егемендікке қол жеткізгенге дейін толастаған жоқ. А. 
Қасымжанов Кеңестік кезеңдегі өзіндік келбеті мен үлгісін 
жоюға бағытталған идеологияның әсері жайлы: «Бір кездері 
әртүрлі көзқарастар тұрғысынан түрлі методологиялық тә-
сілдерді қолдану барысында ұлттық мәдениет ерекшеліктері 
сылынып тоқырады», – деп жазды [2]. Қ. Мырзалы ұлттық 
тамырдан ажыратуға бағытталған үрдісті: «Көз алдымда, 



68

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

апырым – ай, тарихым болды тақырдай. Сүлмиіп қалды 
фольклор, сүзектен тұрған батырдай...», – деп толғана 
жырлады [3]. Кеңестік әдіснама қазақ халқының  поэтикалық-
философиялық мұраларын өз қалауынша өзгеріске ұшыратты. 
Олар сол арқылы ұлтты рухсыздандыруды көздеген елі. Алайда 
халық жадынан төл мәдени құндылықтарын аластау мүмкін 
болмады. Қазақ арасында болып, оның рухани өмірін зерттеген       
Г. Потанин өз очерктерінде: «Қазақ елі ұлттық рухани өмірін 
екінші орынға ығыстырған діни бағыттағы кітаби әпсаналармен 
әлі де тұмшаланған жоқ. Олардың ар-ұждан кодексі мен өмірде 
үлгі тұтатын асыл мұраты халықтың аңызы мен салтында, 
шежіресінде айқын тұжырымдалған. Олар бөтен тілде жа-
зылған киелі кітаптарға жүгінбейді, отаны жоқ әлдеқандай  
қасиеттілерге бас имейді, ол жан әлеміне қажетті барлық қоректі 
өзінің батырлары мен қалаулы қаһармандарының, рубасылары 
мен ақсақалдарының саясынан іздеп таба алады» – деп жазды 
[4]. 

Көне эпостардағы синкретизм наным-сенім, мифтік 
түсініктер, салттық рәсімдік көзқарастармен ажырамас бір-
лікте өмір сүрумен сипатталады. Мифтер фольклорда ауыз 
әдебиет шығармалары арқылы көрініс тапты, тарихи сананы 
қалыптастырды. Осы байырғы эпостардың арғы шығу тегінде – 
қазақтың тұрмыс-салт жырларына жататын – қоштасу, естірту, 
жоқтау өлең түрлері болғандығын байқаймыз. Жоғарыда 
айтылғандардан эпостың дүниетанымдық синкреттілігін көруге 
болады. 

Қазақтың көне эпостарына тән сюжеттер: батырдың дүниеге 
келуінің өзі жырдың экспозициясында ерекше орын алады 
(баласыздық зары, әулие әмбиелерден бала сұрап жалбарыну, 
әулиенің түсте аян беруі, болашақ батырдың анасының 
жерік болуы мен баланы дүниеге әкелу кезіндегі оқиғалар, 
батырдың балалық шағы, қалыңдық іздеуі, қалыңдықпен 
сынға түсу, күйеулер арасындағы бәсеке, жеңіс және батырдың 
қалыңдығымен елге оралуы). Архаикалық эпостарға тән болған 



69

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ертегілік мотивтер: (батырдың әйелінің айдаһардың етіне жерік 
болуы, батырдың аң аулауды кәсіп етіп жалғыз жортуы исламға 
дейінгі мифология мен ата – баба). Сондықтан да эпос тағы киелі 
күштерге, аруаққа сиыну, батырлардың серігі, көлігі болған атқа 
тіл бітуі, ұшуы, жалғыз көзді дәу, жалмауыз кемпір, жезтырнақ 
сияқты сарындар осының айғағы. Ал осы батырлардың 
дүниеге келуінің өзі ерекше болып келеді. Әуел бастан-ақ 
олардың жаратылысына, пері араласып «әулиеге ат айтып, 
қорасанға қой айтып» Жаратушы Құдірет иесіне жалбарынып 
сұрап алған ерекше жаратылысты жандар. «Алпамыс батыр» 
жырындағы Байбөрі бай мен бәйбішесі Аналықтың жасы 
ұлғайған шақтарында Жаратушыдан перзент сұрап әулиенің 
басына түнеп жалбарынады. Әулиелер жатқан жерге барып 
түнеп, тілек тілеу «аруаққа сиынуы» қазіргі кездегі біздің 
замандастарымыздың арасында сақталып қалған сенімдердің 
бірі. Қазақтардың топшылауында «аруақ» қайтыс болған ата-
бабаларының рухы. Денесі жер қойнына тапсырылғанмен, 
адам жаны мәңгілік, өлмейді деп есептейді. Осы рух өзінің 
артында қалған ұрпақтарын үнемі демеп, желеп-жебеп жүреді 
деп сенген. Әулиелерге арнап құрбандық шалып, олардан 
демеу күтіп, көмек сұрайды. Сюжеттер әрі қарай түс көрумен 
жалғасады. Түсіне әр-түрлі бейнеде көбінесе ақ сақалды қария 
болып кіреді. Перзент көретіндігімен сүйіншілейді. Аруаққа 
табыну, әулиелерге сену қазақтарда арғы тектен жалғасып келе 
жатқандығын көреміз. Ш. Уәлиханов: «Шамандық дегеніміз 
– әлемдік дүниені сүю, табиғатқа деген шексіз махаббат және 
өлгендердің рухын қастерлеу, аруағын ардақтау» – деп жазды. 
[1, 173 б.] Шора батыр жырында батырдың әйелі: «түйеден 
– нарды, жылқыдан – айғырды, сиырдан – өгізді, қойдан – 
қошқарды алып, тәңірімнен ұл сұрап барайық» – дейді. Аруаққа 
арнап құрбандық шалуда нар түйе сою, үлкен бір оқиғаға 
байланысты сойылған. Қазақта «Ақ түйенің қарны жарылды» 
деген сөз содан қалса керек. Гректердің Иллиадасы мен 
Одиссеясы, немістердің Нибелунгтар туралы жыры, үнділердің 



70

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Махабхаратасы мен Рамаянасы, скандинавия халықтарының 
Эддасы, таптық кезеңге дейін варварлықтың жоғарғы шегінде 
ежелгі халықтар тарихының қаһармандық кезеңінде қалыптас-
ты. Азиялық далалық халықтардың тарихындағы қаһармандық 
кезеңінде батырлар туралы алғашқы мифтері пайда болып, ба-
тырлық эпостары шыға бастағаны табиғи құбылыс екені сөзсіз. 

Эпостағы батырлар көбінесе өзінен күші басым қарсылас-
тармен айқаста өзінің шапшаңдығы, мергендігімен қоса, 
қайсар рухымен, айласымен жауды жеңіп отырған. Батырлар 
өздерімен ұстасқан жауды жеңген күштілігімен ғана емес, атақ, 
даңқ, сый-салтанат қатарлы қолпаштауларға сыр алдырмайтын 
қарапайымдылығы, мейірімділігі, аңғал – ақпейілділігі, еліне, 
жеріне деген махаббаты мен мәрттігі үшін ер атанады.  

Бұл жерде этикалық-моральдық қасиеттің терең филосо-
фиялық мәні жатыр. Білекті бірді жығады, білімді мыңды 
жығады деген мақал осы жағдайда туындаса керек. Жырда 
айтылатын «Қырымның қырық батыры» – аты айтып тұрғандай 
ұжымдық батырлар жиынтығы болып табылады. Көне қазақ 
эпостарындағы аруақ «жауынгер рух» сипатында болғандығын 
С. Қондыбай «Авестадағы» мұздай қаруланған аспанда 
ұшып жүретін фравартирлермен теңестіреді. Қырық батыр 
сияқты ұжымдасқан батырлар гермен мифологиясындағы 
(эйнхерийлер, харилер, хадингтер) көптеген мифтік дәстүрлерде 
кездеседі. Далалық қазақы ортадағы осы ұжымдасқан пенделер 
– қырық шілтен, қырық қыз, баптар (Отырарда отыз бап), 
алдағайлар, алан эпосындағы нарт батырлар, бақсы  (шаман) 
жын және перілерінің әскері, қырымның қырық батыры, 
ұрым жауынгерлері. Бұлардың барлығы да көзге көрінбейтін 
жауынгер батырлар немесе олардың рухтары [5, 73 б.]

Сондай-ақ эпикалық жырдың бас қаһарманы әртүрлі 
әлемдегі (төменгі әлем, жоғарғы әлем) жауыз күштер – жеті 
басты жылан, айдаһар, жезтырнақ, жалмауыз, сиқыршы 
кемпірмен күреседі. Эпоста танымның анимизм, демонология 
сияқты сатылары көрініс береді. 



71

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Қазақ батырлардың іс-әрекеті екі әлемде жер үсті мен жер 
асты әлемінде жүзеге асады. Мифологиялық сананың көптеген 
белгілерін сақтап қалған бұл эпикалық туындыларда жер 
астына түсіп кеткен қаһарман батыр жыландар еліне жолығып, 
жыландар патшасының қызына үйленеді. Мифтер ежелгі 
адамдардың дүниетанымын, әлемге деген қоршаған табиғи 
ортасы туралы көзқарасын бейнелейтін реалды шындық болып 
табылады. 

Қазақ эпостарында батырға қиыншылыққа тап болған 
кезде жәрдем беретін әулие-пірлер бейнесі тұрақты түрде 
кездеседі. Жырдың басты қаһарманы батыр үнемі өзінің 
піріне сиынып жүрген. Егер олар туралы ұмытып, сиынбай 
қалған кезде пірлері көмектеспей қояды. Осы пір деп аталатын 
образ ежелгі түсінікпен сабақтас екендігін фольклортанушы 
С.Қондыбай зерттеулерінде талдап көрсетілген. «Жеті кәміл 
пір» – парсы тілінің сөздері, бұлай аталуы орта ғасырлық 
исламдық уағызшылар-суфистердің ежелгі образды өңдеуінен 
кейін берілген, ал соның алдында осы жеті пірдің орта азиялық 
зороастризм мен митраизмдік түсінікте-рі болған, оларға 
дейінгі архаикалық жеті пенде образының болғандығы айқын 
[5, 284 б.]. 

Осылайша ғасырлар бойы желісі үзілмей жеткен осы 
ауызша мәдениеттің ішкі құпия сырына үңіле зерттеген Қ. 
Нұрланова, бұл рухани құбылыстың құпиясы осы қарым-
қатынас байланыста жатқандығын жайлы ой түйген болатын. 
Бұл дегеніміз, ауызша мәдениеттің қандай түрі болса да 
(жыр, шежіре, тарихи жырлар, айтыс т.т.) міндетті түрде 
айтушы жырау ақын, жыршы, әңгімеші, ертекші т.т. мен 
оның тыңдаушысы болуы тиіс. Айтушы тыңдаушысымен, 
тыңдаушысы айтушысымен кездесуге ынтық, бұлар кездескен 
кезде – рухани оқиға орын алады (духовное событие) [6, 129 – 
134 бб.]. Осы рухани оқиғаның желісін өз зерттеулерінде жазба 
мәдениетпен салыстыра отырып талдап көрсетеді. «Рухани 
сергу» оқиғасын, қазіргі жаһанданып бара жатқан виртуалды 



72

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

әлеммен салыстырсақ, эстетикалық ләззаттанудан, этикалық 
бағдарлардан ажырап қалғанымыздың айғағы байқалады. 
Сондай-ақ адам аралық жүзбе-жүз жанды байланыстың үзіліп 
бара жатқаны, эстетикалық танымды шектелуі деп білеміз.

Ауызша дамыған руханилықтың ішкі сыры, сарқылмас 
бұлағы, өзіне ғана тән өзегі осы жерде. Бұл барлық көпшіліктің 
біртұтас болып бір адамдай рухани самғауда болуы, рухани 
сергуі (катарсис) рухани өмірдің, ең бір жабылмас түрі, 
ауызша мәдениет-ке ғана дарыған құндылық [6, 141], – деген 
Қ. Нұрланованың пікірі құптарлық. Әсемдік пен көркемдік 
қазақ эпикалық жырларын тартымды да, көркем-бейнелі 
образдар жасауда таптырмас құралға айналды. Мысалы 
қазақ дүниетанымында жылқыға қатысты ерекше көркем-
философиялық сана қалыптасқан. Жылқы малын кие тұтқан 
қазақтар: «Жылқы жүрген жерде жын-шайтан болмайды» – 
деген қорытынды жасаған. Бұл тұжырымнан адам өміріндегі 
қоршаған әлеммен қатынасының дәстүрлі қоғамдағы тұ-
тастығы көрінеді. Батыр қаһарманның жорықтағы жан серігі 
тұлпарының  қысылтаяң кездерде адамша сөйлеуі, эпостағы 
дәстүрлі сюжеттер қатарына жатады. Батырдың тұлпары алда 
болатын қауіп-қатерді иесінен бұрын сезіп, ескерту жасай 
алатын болған. Қысыл-таяң шақтарда жануарға қанат бітіп, 
қатерден алып шығып отырған.

Эпоста батыр тұлпарының уақыт пен кеңістікті игеруі 
ерекше шабытпен жырланады. Мысалы «Қобыланды батыр» 
жырындағы Тайбурыл, «Алпамыс батырдағы» Байшұбар, «Ер 
Тарғын» жырындағы Тарлан, «Қамбар батырдағы» Қарақасқа 
алты айшылық жолдарды алты күнде, үш айлық жолды 
үш күнде көзді ашып-жұмғанша шауып өтетін тұлпарлар 
ердің қанаты еді. Қазақтың әскери жорығында, аң аулауда, 
шаруашылығы мен тұрмыс-тіршілігінде жылқы малының 
атқарар қызметі ерекше. Жылқыға деген құрмет пен баға «Ұлы 
даланың Конституциялық Заңы», «Жеті Жарғыда»: “Сәйгүлік 
атты ұрлаған кісіге өлім жазасы бұйырылсын” деп белгілеген 
үкімнен көруге болады. 



73

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Эпикалық шығармадағы тұлпар шабысының жылдамдығы 
біріншіден батырдың арман тілегі десек, екіншіден суреткердің 
қиялындағы ғажайып оқиғалар белесінің көрініс беруі болса 
керек. Демек, ежелгі дәуір адамы үшін жылқы малы тек қана 
мінсе көлік, сойса ас емес, ол жан иесі. Адам жаны мен жануар 
жанының үнсіз тілдесуі. Адам мен жануардың бір бірімен 
тілсіз түсінісуі жырда жан-жақты сипатталады. Үстіндегі 
досына қандай да қауіп-қатер төнген жағдайда, астындағы 
сәйгүлігі бірінші сезінген. Сол кезде жануарға тіл бітіп адамша 
иесіне тіл қатқандығы қазақ эпостарында ерекше шабытпен 
жырланады. Батыр мен сәйгүлік арасында ерекше қатынас 
орнаған. Осындай қарым-қатынас көшпелі салт аттылар 
дүниетанымының негізгі әмбебаптары болып табылады. 
Кеңістік, уақыт, жол сияқты философиялық ұғымдардың арғы 
қазақтар түсінігіндегі терең мәні болғандығының айғағы. Қазақ 
өзін қоршаған табиғи әлеммен, өзге жан-жануарлар әлемімен 
достық қатынаста болған. Өздері басқа әлемге сый-құрметпен 
қараған көшпелілер, олардан да сондай жауап алған. Бұл Адам 
мен Әлем үйлесімділігінің мысалы бола алады. Әлемде  әсемдік 
пен іс-қимыл үндестігі жарасым тапқандығы поэтикалық тілмен 
көркем көмкерілген қазақ эпостарының эстетикалық тәрбие 
берудегі рөлі зор.                                           

Жаңа Қазақстанның алға жылжу бағыты айқын болып 
отырған жағдайда ұлан-байтақ Ұлы Даланы сақтауда ұлттық 
патриотизмді ояту, отансүйгіш ұлан тәрбиелеу алдыңғы орынға 
шығуы тиіс. Қазақстан Республикасының гүлденуі мен тұрақты 
дамуын нығайтуда қазақ фольклорына, қаһармандық, батыр-
лық эпостарға оралу, олардың философиялық-дүниетанымдық 
негіздерін санада жаңғыртудың атқарар рөлі зор деп білеміз. 
Ұлттық болмысты жаңғырта отырып қайта түлету, еліміздің 
тұғырлы да орнықты егемендігін сақтау болып табылады. Бағзы 
замандарда туып, ғасырлар бойы електен өтіп, сұрыпталып 
бүгінгі күнге дейін жеткен халықтық дүниетаным өз 
зерттеулерін күтуде. Қазақтар өскелең жас ұрпақ тәрбиелеуде 



74

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

өздерінің ауызша дамыған фольклорлық шығармашылығын кең 
көлемде пайдаланған. Өз мәдениетінің құнды императивтерін 
алға шығару арқылы заман көшінен қалмай ілесе отырып даму 
қазіргі Жаңа Қазақстанды құрудағы талаптар. 

Әдебиеттер

1 Уалиханов Ш. Таңдалмалы. 2-бас. – Қазақстан: Жазушы 1985. 
– 560 б.

2 Қасымжанов А.Х. Пространство и время великих традиций. 
Қазақстан: Қазақ университеті, 2001. – 197 с.

3 Мырзалы Қ. Мәңгі майдан. Қазақстан: Жазушы, 1992. – 36 б. 
4 Потанин Г.Н. Очерки Северо-Западной Монголии.: Вып.3. 

Результаты путешествия, исполненного в 1879-1880 годах. Дневник 
путешествия и материалы для физической географии и топографии 
С.З.Монголии. / Потанин Г.Н. – М.: Книга по Требованию, 2011. – 392 с.

5 Қондыбай С. Толық шығармалар жинағы. 2 – том. Қазақ даласы 
және герман тәңірлері – Казахская степь и германские боги / Аударған 
М.Жанұзақова. – Алматы: Арыс, 2008. – 368 б.  

6 Нұрланова Қ.Ш. / Ауызша мәдениет – көркем бейнелі  
философиялық мәдениет // Қазақ ойшылдары (XVIII – XIX ғғ) – 
4-кітап.: Философия және саясаттану институтының компьютерлік – 
баспа орталығы. 2004. – 309 б.



75

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

О СООТНОШЕНИИ ПОЭЗИИ И ФИЛОСОФИИ 
В НАСЛЕДИИ МЫСЛИТЕЛЕЙ ВЕЛИКОЙ СТЕПИ*

БАРЛЫБАЕВА Гаухар Гинаядовна
главный научный сотрудник Института философии,

политологии и религиоведения КН МНВО РК, 
доктор философских наук

Философское наследие мыслителей Великой степи было 
достаточно своеобразным не только по форме своего выраже-
ния, но и в значительной степени по содержанию. Форма из-
ложения мыслей степных мудрецов во все времена носила 
характер законченного стихотворного текста, транслируемого 
последующим поколениям путем многократного повторения 
и запоминания. Но стихотворчество их не совпадало в полной 
мере в поэзией в классическом смысле этого слова. В поэзии 
казахских акынов и жырау преобладала мысль над образом, по-
рой эта мысль высказывалась ими напрямую без обращения в 
образной параллели, нередко с выраженным стремлением во-
плотить мысль в понятии, как, например, у Бухар-жырау и Шал-
акына.  Известно, что они часто пользовались такими категори-
ями как время и пространство, бренность и вечность, добро и 
зло и другими.

Поэзия у казахов – это особый тип самого философствова-
ния, насыщенного серьезными раздумиями о духовном суще-
ствовании народа. Казахское поэтическое философствование 
– это сплав ума и сердца, суфийского мистицизма и рационально-
логизированного знания, философской публицистики и лирики.

Если обратиться к истории вопроса о соотношении поэзии 
и философии, то выяснится, что эта проблема волновала еще 
античную мысль. Уже в древности в ее решении столкнулись 

* Cтатья подготовлена в рамках в научной программы №OR11465461 «Иссле-
дование культуры и ценностей общества в контексте стратегии устойчивого 
развития Казахстана».



76

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

друг с другом два великих мыслителя – Платон и Аристотеля. 
Платон подверг поэзию строгому суду и вынес ей отрицатель-
ный приговор, осудив ее на том основании, что поэзия не есть 
философия. В отличие от этого Аристотель, пренебрегши ролью 
судьи искусства, поставил себе целью не осуждение поэзии, а 
ее объяснение. Сообразуясь именно с этой целью, Аристотель 
и пытался доказать, что поэзия (а вместе с поэзией и все искус-
ство вообще) родственна философии.

Для Платона поэзия была «детской забавой», «несерьезным 
делом», она была лишь погружением в частное представление, 
считал мыслитель. Совершенно иную позицию занял Аристо-
тель. По его учению, поэзия родственна философии, даже бо-
лее родственна, чем специальная наука. «Поэзия философичнее 
и серьезнее истории, ибо поэзия больше говорит об общем, а 
история – об единичном», – писал Аристотель, подчеркивая 
сходство между философией и поэзией и совершенно опреде-
ленно оказывая этим противодействие платоновскому взгляду 
на искусство [1, с. 655].

В конечном счете и поэзия, и философия вырастают, соглас-
но воззрениям Аристотеля, из одного и того же корня, и этим кор-
нем служит человеческая природа. «Все люди по природе своей 
стремятся к знанию», – такими словами начинает Аристотель 
свою «Метафизику», и вот это стремление к знанию создает как 
философию, так и поэзию [2, с. 65]. Поэтому поэзия (не менее, 
чем философия) находится в познавательном отношении к дей-
ствительности, поэзия есть форма познания действительности.

Было бы преждевременно делать отсюда вывод, будто Ари-
стотель отождествлял поэзию с философией. Напротив, вели-
чайший заслугой Аристотеля является то, что он впервые от-
личил поэзию от философии с такой точностью, которая чужда 
была даже Платону, и этим заложил для теории поэзии прочную 
основу. Аристотель впервые установил, что главное отличие по-
эзии от философии заключается в том, что философия ищет по-
нятий, а поэзия творит образы или типы.



77

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

После Платона и Аристотеля проблема взаимоотношения 
философии и поэтического искусства никогда не теряла своей 
остроты, хотя в разное время она решалась по-разному. И все 
же принципиально новых идей о взаимоотношениях поэзии и 
философии в дальнейшем развитии эстетической мысли не воз-
никло. Все вращалось в основном в кругу эстетических поня-
тий, впервые открывшихся античному миру.

Учитывая вышеприведенные идеи античных философов о 
соотношении поэзии и философии, было бы правильным, на наш 
взгляд, понимать казахскую литературу как способ существова-
ния казахской философии и к произведениям художественной 
литературы применять метод философского мышления, пыта-
ясь вскрыть заключенное в них философское содержание.

Философско-этическое осмысление мира, человека, его ме-
ста и роли в жизни – характерная особенность казахской мыс-
лительной традиции. Сущность человека, его этический и эсте-
тический облик глубоко волновали казахских акынов и жырау. 
Хотелось бы особо подчеркнуть, что этика и этическая пробле-
матика – проблемы счастья, добра и зла, долга, совести чело-
века, назначения, смысла и цели его бытия – составляют ядро 
казахской философской мысли. Этим она продолжает тради-
цию восточной философии. Если в западной философии боль-
ше внимания обращается на построение философской системы, 
на создание учений о мире, мировом космосе, на исследование 
проблем логики, гносеологии, на создание учений об обществе, 
о государстве, то в восточной философии прежде всего изучает-
ся человек, его душа, психология и этика. Если западная фило-
софия более рационалистична, то восточная философия больше 
внимания обращает на человеческую, этическую, эмоциональ-
ную, чувственную сторону проблемы.  

Анализ истории философской мысли казахов дает осно-
вания считать ее частью мировой философской мысли. Сви-
детельством тому являются те вопросы, проблемы и идеи, ко-
торые разрабатывались казахскими мыслителями. Казахская 



78

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

философская мысль развивалась в русле общего направления 
мировой философии, ее можно понять только в контексте ми-
рового движения, в том числе в контексте тюркской истории, 
истории Золотой орды.

Вместе с тем, важно отметить, что философская мысль ка-
захского народа, являясь частью мировой культуры, в то же время 
уникальна. И это очень важно помнить в условиях современных 
глобализационных процессов: с одной стороны, дающих чело-
вечеству качественно новый виток развития, усиливающих эко-
номические, политические и культурные связи между странами, 
а с другой стороны, способствующих формированию космопо-
литической культуры, которая агрессивно противостоит нацио-
нальным традициям, неповторимости культур и жизни народов. 
Ясно, что необходимо стремиться к активному включению в ми-
ровую жизнь, творчески заимствовать мировой опыт, техноло-
гии, знания, быть конкурентоспособными, но при этом ни в коем 
случае не терять свою уникальность и неповторимость.

Казахские мыслители на достаточно высоком философском 
уровне формулировали сложнейшие экзистенциальные вопро-
сы, которые имеют значение не только и не столько в контек-
сте национальной традиции, но выходят далеко за ее рамки, 
пополняя сокровищницу мировой философской мысли. При-
мечательно, что философия казахов, как и любая национальная 
философская мысль, приобретает свой специфический нацио-
нальный характер не в ответах, потому что научный ответ для 
всех народов и языков – один, а в самой постановке вопросов, 
в подборе этих вопросов. Этическая окрашенность и эстетиче-
ская насыщенность казахской философской мысли позволяет 
называть ее этикой, выраженный в эстетической форме.

Следует заметить, что в воззрениях казахских акынов и жы-
рау нет четкого водораздела между философско-социологической 
проблематикой и тесно связанными с нею политическими, а также 
правовыми идеями, потому что все это переплетается, представляя 
стороны и аспекты единого целого. Но в центре, вне всяких со-



79

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

мнений, находится человек и его этический облик, мир его чувств 
и идеалов, цель и смысл его жизни. Мыслители размышляли о бес-
смысленности войн, мечтали о мирной и спокойной жизни людей, 
с глубокой скорбью писали о разорении и нищете народа.

Идеи патриотизма, мечты об единстве и сплоченности ка-
захского народа, борьба за свободу личности, права человека 
и его любовь являются основными в философских взглядах 
мыслителей Великой степи. Их мировоззрение – пример миро-
ощущения, ориентированного на сохранение гармонии мира 
и природы, обладающего внутренним динамизмом развития, 
а потому не требующего произвола человеческого вмешатель-
ства. Философские раздумия степных мудрецов, выраженные 
в поэтической форме, возвышали человека, приподнимали его 
над обыденностью бытия и определялись одной коренной иде-
ей, которая волновала всех без исключения казахских мыслите-
лей – это идея служения своему народу.

Известно, что восточная философская мысль, казахская 
философия, в частности, развивались главным образом в лоне 
религии. Призывы к сочувствию и милосердию, доброте, жа-
лости и человеколюбию, присущие исламу, нашли свое яркое 
воплощение в творческом наследии Бухар-жырау. Казахский 
мыслитель, будучи праведным мусульманином, полагал, что 
подчинение и служба Аллаху – не только долг, но и величайшая 
радость для человека, залог его счастья.

Свои этические воззрения Бухар-жырау предпочитал вы-
ражать в виде моральных сентенций, поучений, наставлений, 
посланий и речей. По всему его творческому наследию рассы-
паны глубокие мысли о мудрости и разумности, правде и лжи, 
щедрости и дружбе, а его этические раздумия о проблемах до-
бра и зла, счастья и справедливости, долга и чести значительно 
обогатили философскую мысль казахов и поспособствовали ее 
дальнейшему развитию.

В творчестве жырау казахский народ воспевается как нечто 
цельное, в нем фигурирует единый народ, нет ни богатых, ни бед-



80

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ных. Под «хорошими» и «плохими» он подразумевал не членов 
различных социальных групп, а членов всего общества. Он желал 
для всех без исключения мира, покоя, единства и благополучия.

В своих философских суждениях Бухар-жырау определял 
добро как самоценность, без которой жизнь была бы лишена 
нравственного характера и достоинства. Добро – это добрые 
дела, оно живет в поступках, полагал мыслитель. Казахский 
мыслитель был убежден, что добрые поступки сеют семена до-
бра, а злые – порождают цепь вреда и страданий. В творении 
добра мыслитель видел смысл жизни человека.    

Только тот может достичь истины и совершать добрые де-
яния, кто соблюдает определенные моральные требования. До-
бро предполагает наличие таких добродетелей, как почитание 
родителей, верность дому, храбрость, справедливость, челове-
колюбие, способность к героическому во имя блага Родины, по-
лагал Бухар-жырау.

Философские размышления о добре, о человеке и о брен-
ности всего сущего приводят его к мыслям о вечности добро-
го имени человека и вечности знания. Мыслитель полагал, что 
доброе имя остается у человека, поступавшего нравственно, 
делавшего добро людям, служившего интересам своего народа.

В сочинениях казахского философа нашла отражение кар-
тина смутного времени, в котором он жил. Он не очень-то до-
волен историческими событиями своей эпохи. Тем не менее, 
переменчивость времени Бухар-жырау считал закономерным 
явлением и верил в светлое будущее. Философским   воззре-
ниям мыслителя присущ метод сравнения морали прошлого с 
моралью настоящего времени. Идущее на смену умчавшемуся 
времени новое время порождает и новые поколения людей, для 
которых старая мораль становится чем-то вроде одежды, став-
шей тесной для выросшего из нее человека. Поэтому на место 
старой морали заступает новая, которая, как с нескрываемым 
сожалением подчеркивал Бухар-жырау, не всегда бывает луч-
шей, но вместе с тем обязательно обусловлена временем.



81

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Перекликаются с воззрениями Бухар-жырау на добро и зло 
этические размышления Шал-акына, который также подчерки-
вал, что сущность человека определяется его нравственными 
деяниями: каковы поступки человека, таково и его нравствен-
ное достоинство. При этом понятие «добро» выступает у Шал-
акына в весьма конкретной форме. Добрые дела – это добро-
желательное отношение к людям, помощь попавшим в беду. А 
совершают добрые дела только благовоспитанные и разумные 
люди. Рассудительный человек мудр. Ибо в нем знание соче-
тается с добрыми поступками. Хорош тот, полагал Шал-акын, 
кто доводит начатое дело до конца, а плох – невежда и ленивец. 
Костер добра разводит человек, и дым зла напускает тоже чело-
век. Сияние – от хорошего, бедствие – от плохого, все связано с 
человеком, убежден Шал. Добро он восхваляет, возносит, зло – 
осуждает, старается вызвать у людей отвращение к нему.

Шал-акын полагал, что необходимо заботиться о внутрен-
ней чистоте души, а не пытаться лишь внешне выглядеть добро-
порядочным. Добро и истина в этическом наследии акына вза-
имосвязаны. Он утверждал, что наши внутренние побуждения 
должно быть истинными, ибо Аллах любит добро. Истина – это 
путь к добру, считал поэт-мыслитель.

Этическая категория «счастье» имела особое значение в 
традиционном казахском обществе. Пожалуй, только в этом по-
нятии оптимально сочетаются различные блага, выражающие-
ся в чувстве внутреннего удовлетворения тем, как складывается 
жизнь в целом. В содержании счастья обычно разграничивают 
то, что зависит от самого человека и то, что ему неподконтроль-
но, предзадано внешними условиями. Казах понимал счастье 
как благодать, которая дана ему свыше и не зависит от его воли 
и желаний.

Большинство казахских мыслителей считали, что счастье – 
это нечто, существующее само по себе, оно, подобно птице, вы-
бирает место своего «гнездования». Бухар-жырау полагал, что 
Аблай-хан, которому удалось соединить воедино все казахские 



82

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

земли и объединить три казахских жуза, – это тот человек, кого 
коснулась птица-благо, кто вошел в дом-счастье.

Согласно Бухар-жырау, счастьем является все, что противо-
положно несчастью. Казахский философ специально не расшиф-
ровывает содержание этого понятия, однако можно сделать вы-
вод о том, что оно означает жить верой в Бога, быть самим собой, 
не терять своего лица, быть свободным, не оказываться в безвы-
ходных ситуациях, беречь честь, жить достойной жизнью, не ис-
пытывая унижений. Все это, согласно философским воззрениям 
мыслителя, означает человеческое счастье и счастливую жизнь.

Раскрывая связь понятия счастья и материальных благ, ка-
захские акыны и жырау обнаруживали, что богатство, или ма-
териальные блага, с которыми люди связывают представление о 
счастье, оказались чем-то эфемерным, ибо богатство непосто-
янно: богатый может стать нищим и, наоборот, нищий – пре-
вратиться в богача.

Степные мудрецы увязывали счастье с супружеской жиз-
нью, считая ее важным компонентом счастья. Они полагали, что 
судьба человека непосредственно связана с судьбой его близких. 
Обращение к супружеской жизни как к одному из факторов сча-
стья, попытка осмысления взаимоотношений между людьми че-
рез призму отношений в семье – верный подход. Жить счастливо 
можно только в том случае, если рядом разумные люди. Счастье 
– это результат одухотворенного, добродетельного и разумного 
отношения к жизни, убеждены казахские акыны и жырау.

Жена должна быть умной женщиной, она – самый близкий 
человек, полагал Шал-акын. Умная жена склоняет мужа к раз-
умным, правильным решениям, способствует распростране-
нию доброй славы о нем, достойно принимает гостей, толково 
решает хозяйственные вопросы. Все эти высказывания свиде-
тельствуют об уважительном отношении к женщине в казах-
ском обществе того времени, что, на наш взгляд, уходит своими 
корнями в тюркский, доисламский период развития. Важно от-
метить, что уважительное и почтительное отношение к ней как 



83

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

к матери и надежной опоре семьи, хозяйке очага, с которой свя-
зано счастье и благополучие всего дома – характерная особен-
ность воззрений всех мыслителей Великой степи.

Обязательным элементом счастья казахские акыны и жы-
рау считали гостеприимство. Где нет гостеприимства, там нет 
счастья и радости, убеждены они. Известный мыслитель и ска-
зитель Умбетей-жырау полагал, что если откажешь в гостепри-
имстве – может нагрянуть беда и уйти благополучие. Он же 
подчеркивал, что не будет доброго имени у джигита, не встре-
тившего гостя как положено и не проявившего гостеприимство.

Мы полагаем, что в том факте, что гостеприимство рассма-
тривалось мыслителями как благо, добродетель и обязательный 
компонент счастья, выражалась толерантность мировосприя-
тия казахов, на протяжении тысячелетий, демонстрировавших 
свои адаптационные возможности при постоянно меняющихся 
внешних условиях. Большую роль здесь сыграл, на наш взгляд, 
Великий Шелковый путь, пролегавший через территорию Сред-
ней Азии и Казахстана, являвшийся связующим мостом взаимо-
действия, диалога цивилизаций и культур Востока и Запада.

В творчестве степных мудрецов как в зеркале отражалась ка-
захская жизнь. В своих глубоких размышлениях мыслители ста-
вили судьбоносные для народа проблемы, а их философские идеи 
проникали в души людей и развивали их духовность и нравствен-
ность. Поэтическое философствование мыслителей Великой степи 
помогает нам сегодня снова возвратиться к истокам нашей куль-
туры, нашего мироощущения и прививает столь недостающую в 
наше время способность видеть мир не только рядом с собой и 
вокруг себя, но и в его неизведанных высотах и глубинах. 

Литература

1 Аристотель. Сочинения в четырех томах. Т. 4. – Москва: Мысль, 
1983.

2 Аристотель. Сочинения в четырех томах. Т.1. – Москва: Мысль. 
1976.



84

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ТӘУЕЛСІЗДІК ФИЛОСОФИЯСЫ

ҒАБИТОВ Тұрсын Хафизұлы
Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университетінің  

профессоры, философия ғылымдарының докторы

Қaзaқстaн  –   қaйтa еңсе   көтерген,  қaйтa түлеген, жaңғырғaн,   
қaйтa тарихи сахнада көрінген  мемлекет.  Кейінгі кезеңде қaзaқ 
зиялылaры тәуелсіздік құндылығын ұлттық  идея ретінде қа-
растыра бaстaды. Бұл жaқсылықтың нышaны, ұлттық есею мен 
зерделенудің, рухaни бaюдың белгісі. Ұлттық философияны 
іздеу –  хaлықтың өзін-өзі іздеуге кіріскендігі. Өткенінде өнеге, 
тaрихындa тәлімі бaр ел төл дәуірінің толғaқты сәтерінде өзіне-
өзі есеп беріп, қош aйтысқaн зaмaндaрды сaнaсынa қорытып 
төрт құбылaсын түгендейді, өткен ғaсырдaн сыр сaуaды, 
мaңдaйы тірелген кезеңнің тaмырын бaсaды, келер күнге бaрлaу 
жaсaйды. 

Қaзaқстaндaғы ұлттық философияның жaсы –  қaзaқ ұлтымен 
түйдей құрдaс. Ол қaзaқтaрмен бірге дүниеге  келді, әрі тaрих 
сaхнaсынa  дa қaзaқтaрмен  қол  ұстaсa көтерілді. Мұрaтсыз 
ұлт болуы мүмкін емес. Ендеше  егемен философиямыздың бес 
ғaсырдaн aстaм тaрихы бaр екен. Оның өзі бірнеше дәуірден 
тұрaды. Қaзaқ хaндығы тұсындa өзегін  мемлекетті нығaйту, 
этникaлық территорияны қaлыптaстыру, бірде тілін, бірде тісін 
көрсеткен Ресей, Қытaй, Жоңғaр, Ортa Аиялық мемлекеттер-
мен оңтaйлы  қaрым-қaтынaс орнaту құрaды. Қaзaқстaн Шығыс 
пен Бaтыстың, Терістік пен Күнгейдің геосaяси векторлaры 
мен мәдени aреaлдaры қиылысқaн тоғыз жолдың торaбындa 
орнaлaсқaн. Сол себепті де біздің стрaтегиямыз ұлттық және 
хaлықaрaлық процестердің өзaрa бaйлaнысынa негізделген. 
Тәуелсіздіктің ұлттық философиясы жоғaры деңгейде оның 
дүниетaнымынaн, дүниеге көзқaрaсынaн, тaрихи сaнaсынaн, 
мемлекет турaлы, әділ қоғaм турaлы, тәуелсіздік турaлы aсыл 
мұрaттaрынaн туындaйды. 



85

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Қaзір қоғaмның екі типі – дәстүрлі және посмодернизм-
ге  икемді бaр деп біршaмa зерттеушілер жaр сaлaды. Бірaқ, 
рухaни сaбaқтaстық пен зaмaн тaлaбын үйлесімде қосa білген 
ұлыстaр бaр екендігін ұмытпaғaн жөн, олaр өз әлеуметтік-
рухaни құрылымдaрын шaйдaлғaн, aйдын емес постмодернизм 
ұстындaрынды емес, aл тaрихи тәжірибеге сүйене отырып 
дaмытaды. Бұл тәжірибе мәдениеттер сұқбaтының қaшaндa 
озық құндылық болғaнын дәлелдейді. Ең мaңыздысы, тәуелсіз 
ұлттық философия тек күш көрсетпеу, сұхбaт, төзімділік, 
aшықтық жaғдaйындa қaлыптaсa aлaды және ғaсырлaр бойы со-
зылып келген, Шығыс пен Бaтыстың, Оңтүстік пен Солтүстіктің 
aрaсындa текетіресті кемітуге мүмкіндік береді [1].

Қaзaқстaндық тәуелсіз ұлттық философияның мақсаты 
жергілікті хaлық – қaзaқ хaлқының ұлттық болмысы мен мәде-
ни дaмуының формaциялaрынa негізделген, жaңa зaмaндық 
тaлaптaр-ғa сәйкес саяси институттaрының құрылымдaры мен 
ошaқтaрын дaмыту мен жетілдіру функциялaрын aнықтaйтын, 
жaн-жaқты зерделенген тұғырнaмaны жaсaу. Ол уaқыттық-
кеңістік aуқымындa мөлшерленер болсa – стрaтегиялық мaқсaт-
мүдделер мен aғымдық ұстaнымдaр қaтaрлы бaғдaрлaрдaн 
құрaлмaқ: Стрaтегиялық міндет: тіл, дін, діл тұтaстығы [2]. 
Осы үш ерекшелікті бaсқa ұлт өкілдерінің ұйытқысы ретінде 
қолдaну aрқылы ынтымaқтaстық-ты дaмытa отырып, жaлпы 
мемлекеттік сүйіспеншілікке жетелеу. Жуық aрaдa ескеретін, 
aғымдық міндеттер: қоғaмның тыныс тіршілігінде болып 
жaтқaн құбылыстaрды стрaтегиялық міндет-тер негізінде рет-
теп, бaқылaп отыру.

Отыз жылдығы аталып өткен  тәуелсіз Қазақстанның жа-
һандану жағдайындағы  міндеттерінің бірі – халқымыздың 
ежелгі тарихи, мәдени және рухани әлемінің терең тамырла-
рын анықтап, оларды қопара зерттеп, философиялық тұрғыдан 
біртұтас жүйе-ленген ұлттық мұрамызды жаңғыртып жасап 
шығару. Қазақ халқының әлемдік өркениетке мен дегізерлік 
өзіндік болмысымен енуіне мүмкіндік беретін, ілгері да-



86

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

муымызға тұғыр болатын ұлттық санамыздың ұстанымды 
ерекшеліктерін саралау өте маңызды  және бұл  ғасырлар 
тұңғиығымен тамырласып жатқан  ұстын-құндылықтар, яғни 
біздің ұлттық тұтастануымыз үшін табан тірейтін тұғырлары-
мыз ұлттық руханиятымызды жаңа өркениеттік көзқараспен, 
терең біліктілікпен жан-жақты талдау. 

Қазақтың тәуелсіздік философиясын деконструкциялау тек 
партикулярлық ұстындармен шектеле алмайды және бұл қазақ 
халқының ғасырлар бойы жинақтаған тарихи тәжірибесіне сай 
келмейді. Алдымен  бұл   мәселенің  ұрпақтар  сабақтастығы  
мен  тарихи  санаға  тікелей   қатысы  бар   екендігін   ескерген  
жөн.  Осы  мақала   кеңмәтінінде  жадылық  тұрғыдан  ұлттық 
философиялық   сананың  үш  бітімін  атап  өтуге  болады:

1. Адами-өмірбаяндық естегі еркіндікке ұмтылу. Әркім 
өзінің ұрпақтарының  жадысында сақталған уақытқа дейін 
өмір сүре береді. Дәстүрлі қазақ  қоғамындағы   «Жеті атасын  
білмеген  ұл  жетесіз»  деген  нақыл  сөз  осыған  мегзейді. Қазақ 
болмысында еркіндік басты құндылық ретінде анықталады.

2. Шежірелік (генеалогиялық) немесе ауызекі жадыдағы 
тәуелсіздік құндылықтары. Бұл формада жеке-дара кісілік 
естің ауқымы кеңейтілгенімен, мәдени артефакт (тарихи  тұлға, 
оқиға, құндылық  т.б.) туралы тарихи білім  бейсаналық фор-
малармен толықтырылады. Елдік ауызекі санада тәуелсіздік 
архетиптік тұғырға көтеріледі. 

3. Тарихи жадыдағы ұлттық идея деңгейіндегі тәуелсіздік. 
Жазбаша мәтін тарих сындарынан өтетін тәуелсіздік  құнды-
лықтары сақталуының  кепілі. «Ырық бітіг» пен «Алтын 
жарық», Орхон-Енисей  жазбалары, «Қорқыт  ата кітабы», Ба-
быр, Дулати, Халид және  т.б. тарихи туындылары осындай 
функцияны атқарады [2].  Бұл туындыларды оқитын оқырман 
қауымды қалыптастырған жөн. Сонда ғана ұлттық философия 
мен отаншылдық сезім, ұлттық рух пен ұлттық намыс оянады.  
Ұлттық және әлемдік философиялық мұраны игеру жастар-
ды тәуелсіз және еркін ойлауға үйретеді. Ой еркіндігі, пікір 
дербестігі қазақ халқының қанына туа біткен қасиет.



87

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Қазақ халқының ғасырлар сынында қалыптасқан тәуелсіз-
дік философиясы күрделі инверсиялық үдерістермен және 
құндылықтық бағдарлардың үнемі өзгеруімен байланысты. 
Сондықтан тарихи сананың қалыптасуы мен дамуын уақыт 
ағымы мен кеңістікте қарастыру бұл түсініктің мәнін аша түседі 
[3].

Қазақ халқының біртіндеп тәуелсіздіктен айырылуы ұлттық 
санада да нышан бере бастады. Асан Қайғы іздеген «Жерұйық» 
Зар заман кейіпкерлеріне орын бере бастады. Фәлсәфалық 
ойдың осы бір байырғы дәстүрі халықтың отаршылыққа түсіп, 
одан құтылар жол таппай аласұрған тұсында күшейе түскендей. 
Расында да бүкіл халықтың қол-аяғы тұсалып, жіптің енді 
шешілместей күрмелгенін олар өз көзімен көріп, арқасымен 
сезіп отырған заманда жарқын болашақ туралы сөз қозғауды 
көпшілік түсінбеген де, қабылдамаған да болар еді. Болашақты 
ғажайып мамыражай заман түрінде елестету үшін алдымен 
сондай үмітке жетелейтін осы шақтағы шындық керек. Ал от-
арлау дәуірінің шындығы құлаған хандықтан, ондаған сәтсіз 
күрестен, күннен күнге күшейген темір құрсаудан тұрғандықтан 
келе жатқан жақсы өмір туралы көсіліп жырлауды көпшілік 
жалғандыққа жорыған болар еді.

Бодандықтың теріс әсерлері, әсіресе, қазақы әдеп пен мінез-
құлық жүйесіне тиді. Ұлан-ғайыр, кең-байтақ жерді иеленіп кел-
ген қазақ табиғатынан батыр мінезді, бостандық пен еркіндікті 
қастерлеген қайсар халық еді. Бірақ 270 жылға созылған 
тәуелділік жылқы мінезді халықты момын, қой мінездіге айнал-
дырды. «Жаман үйді қонағы билейдінің», «Есіктен кіріп, төр 
менікінің» күйіне түсе бастады. Озбырлық саясат нәтижесінде 
халқымыз құнарлы, сулы, нулы жерлерінен шөл, шөлейт жерлер-
ге ырыстырылды, тек мал бағумен күн кешкен елге күн көрудің 
өзі қиын болды. Бұрын «у ішсең – руыңмен», «ағайынның аты 
озғанша – ауылдастың тайы озсын», деп, елдік пен бірлікті мұрат 
еткен қазақтардың арасында өзімшілдік, дарашылдық өріс алды. 
Кейбіреу ақты – қара, қараны – ақ деп бірінің үстінен бірі арыз 



88

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

жазса, басқалары бастықтың алдында майлы қасықтай құрша 
жорғалап, жылпылдаған жағымсыз қылықты бойына дарытты. 
Қолында билігі барлардың арасында екіжүзділік, озбырлық, 
тамыр-таныстық, жүгенсіздік, парақорлық өріс алды. «Малым 
– жанымның садағасы, жаным – арымның садағасы» деп келген 
халықтың ішінен сан мыңдаған мәңгүрттер шықты. Қазақтың 
дәстүрлі әдет-ғұрыптық және әдептік жүйесі қазақ хандығы 
Ресейдің құрамына енген кезден бастап түбегейлі өзгерістерге 
ұшырады.

Қазақтың дәстүрлі қоғамындағы түбегейлі өзгерістер, со-
нымен, табиғи жолмен емес, күштеу ұстыны арқылы жүргізіліп 
отырылды. XІX ғасырдың ортасы мен XX ғасырдың басы – 
қазақ халқының отаршылдыққа қарсы толассыз көтерілістер 
кезеңі. Батыс зерттеушілерінің пікірі бойынша, Ресейдің от-
арлау тәсілдері басқа еуропалық ірі мемлекеттердің тәсіліне 
қарағанда қаталдау болды. Қазақтар саяси және қарулы жолмен 
өз мақсаттарына жете алмайтын еді. Олар барынша жауынгер 
және ержүрек болғанымен, нашар қаруланған және орыстарға 
қарсы оқпен атылатын қару мен артиллерияны аз пайдаланды. 
Егер қазақтар жақсы қолбасшысы бар армияға біріге алғанда 
орыстардың оларға қарсы жасаған жорықтары әлдеқайда 
қиындау болатын еді. Батыс тарихшылары орыстардың жүр-
гізген экономикалық саясатына қарсы қазақтардың мұндай 
наразылығының негізгі себебі, олардың қазақ руларының жайы-
лымдары мен шабындықтарын тартып алып, Еуропадан келген 
келімсектерге беруінен көрінетін аграрлық саясат деп көрсетіп 
жүр. XІX ғ. аяғында бұл саясат үкімет тарапынан қолдау тауып, 
ресми сипатқа ие болды.

Қазақтың дәстүрлі мәдени реттеу тетіктерінің біртіндеп 
істен шығуы далада тек мінез-құлықтық ретсіздік ғана емес, со-
нымен бірге ұлттық сананың оянуына әкелді. Қазақ қоғамында 
ұлт-азаттық қозғалыс дүмпуі басталды және бұл қазіргі тәуелсіз 
Қазақстанға дейін апарған сара жолға жатады. Қазақ қайраткері 
М. Дулатұлы ХХ ғасыр басында өзінің атақты «Оян, қазақ!»  



89

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

деген философиялық бағдарламасын жариялады. Одан бір 
үзінді келтірейік: «Қазақстаннан болған социал-демократтарға 
бірауыз сөз айтамын: Еуропаның пролетариясы үшін қанды жа-
стар төгуіңіз пайдалы, бірақ өз халқыңыз қазаққа артық назар 
салыңыз, орыстың қара халқы мазлүм күнелтуі ауыр, сонда да 
алды ашық. Қазақ халқы алты миллиондық бір ұлы тайпа бола 
тұрып, басқа халыққа қарағанда жәрдемсіз азып-тозып кетер» 
[4].  

Ресейге бодандық жайдағы қазақ халқы үшін ислам мәде-
ни қорғаушы қызметін атқарды [5]. Қазақтың ұлт-азаттық 
қозғалысында империялық нормаларды қабылдамау және 
төл мәдениетке қатысты құндылықтарды заман талабына 
сәйкес-тендіруге бағытталған ұмтылыс үлкен рөл атқарды. 
XX ғасырдың басында ағартушылықпен қатар жәдидшілдік 
пен «түрікшілдік идеясың (пантюркизм) кең тарай бастады. 
Пантюркизм идеясының партикулярлық (оқшаулық) белгілері 
болғанымен, бұл ұстаным исламмен қатар қазақ халқының 
өзіндік санасында этникалық ассимилияцияға қарсы қорған 
есебінде болды. Яғни түрікшілдіктің мәдени маңызы осын-
да деп айта аламыз. Егер М.Шоқаевтың «түркістаншылдық» 
идеясының қазақ мәдениеті өзіндік санасы мен бірегейлігін 
қалыптастырудағы рөліне оралсақ, онда оны «Қазақты оятқан 
адамдар»  қатарына қосу керектігін атап өткен жөн [6]. 

Қазақтың төлтума мәдениеті Қазан төңкерісінен кейін жаңа 
жағдайға душар болды. Енді 70 жыл қазақ мәдениеті өз басы-
нан өткізген социалистік идеяның ұлттық мәдениетке қатысты 
қағидаларына назар аударайық. Бірден тосын жағдай назар-
ды аудартады. Социалистік мәдениет дегеніміз жалпы ұлттық 
құндылықтарды жоюдың сатысы ретінде қарастырылады.

Кеңес Одағы ұлттық аймақтарда дәстүрлі этномәдениеттерді 
шектеу бағытында мынадай іс-шаралар жүргізді:

1. Халықтың мәдени мұрасы екі бөлікке бөлінді: «үстем 
тап өкілдері жинақтаған кертартпа әдет-ғұрыптар» және 
«қаналушы таптардың моральдық ұстындары». Алғашқылары 



90

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

«революциялық құқық» дегеннің атымен заңсыз деп жариялан-
ды.

2. Атеистік идеология тұрғысынан канондық-құқық пен мо-
раль мүлдем теріске шығарылды.

3. Адам құқықтары идеясы (табиғи құқық) «буржуазиялық 
наным» болып жарияланды.

4. Сталинизм нығайғаннан кейін «тап күресі одан сай-
ын шиеленісе береді» дегенді желеу етіп тоталитарлық жүйе 
қызметінде әдет-ғұрып нормаларымен күресу сарыны және 
бағыты күшейе түсті, сөйтіп ол әдет-ғұрып нормаларын пай-
далану ісін жоққа шығарып қана қоймай, ұлттық сана мен 
психологияның ерекшелігін көрсететін көпшілік сана мен пси-
хологияны есепке алуды да жоққа шығара бастады.

5. Қазақтардың көпшілігі ауылда тұрғаны белгілі және көш-
пелілік жағдайда өмір сүрген. Отырықшылық мәдениетке ауы-
су Кеңес Одағында дәстүрлі ұлттық мәдениеттердің тамырына 
балта шапқанмен бірдей болды. Біз, әрине, көшпелілікте қала 
беру керек еді деп отырғанымыз жоқ.

Тоталитаризмнің негізінде орталықтық ұстанымды қолдау 
жатты. Яғни қоғам мүддесі жеке адам мүддесінен жоғары 
қойылды. Бұл жүйеде адам құқықтары кейін шегіндірілді. Мақ-
сат барлық құралдарды ақтауға себеп бола алды. Социалистік 
қоғамның мәдени негізінде теріс таңбалы сенім мен наным 
жатты. Бұл жүйеде партияның қаулысы құдай сөзі іспеттес бо-
лып келеді. Дүние күйіп кетсе де нұсқау-инструкция орында-
луы қажет. Сөз жүзінде құдайды терістегенімен, социалистік 
жүйеде діннің барлық белгілері болды (пайғамбарлар, рухани 
көсемдер, идеологияны жүзеге асырушылар т.т.). 

Тәуелсіз Қазақстанның ұлттық философиясы тек бүгін 
пайда болған  жаңалық емес, ол миллиондаған адамдардың 
өздерінің міндеттерінің түсінуінің жемісі болып табыла-
ды. Біздің міндеті-міз – қоғамның көп ұлттылығын тұрақты 
бірлестіруші фактор-ға айналдыру, яғни мықты ұлттық идея 
қалыптастырып, бүкіл халықтың арман-мүддесін жүзеге асыру. 



91

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Тәуелсіздік алғаннан бері Қазақстанның негізігі идеясы – Ел 
Тәуелсіздігін баянды ету, халықтық, ұлттық бірлікті нығайту, 
әлеуметтік, экономикалық жағдайларды жақсарту, көрші елдер-
мен тату-тәтті өмір сүру, Республикаға сырттан инвестиция тар-
ту сияқты аса маңызды мемлкеттік мүдделерді жүзеге асыруға 
бағытталады.  

ХХ ғасырдың соңғы онжылдығында Қазақстанның саяси 
тәуелсіздікке қол жеткізуімен қазақ халқының қоғамдық сана-
сындағы орын алған түбегейлі өзгерістер тарихи тағдырдың 
тәлкегімен ұмыт болған ұлттық дәстүр мен мәдениетті қайта 
жаңғыртуымен сипатталды. Бірнеше ғасыр бойы отаршылдық 
пен тоталитаризмнің ықпалымен мәдени деградация мен транс-
формацияға ұшыраған ұлттық мәдениетті қайта өркендету 
мемлекеттік деңгейде төмендегі міндеттерді шешуді жүктейді: 
ең алдымен ұлттық мәдениеттің негізін құрайтын түбегейлі 
құн-дылықтарды қайтару, яғни адамдарды рухани тұрғыда оята-
тын ұлттық тіл мен дәстүрді қайта жаңғырту; осы уақытқа дейін 
тыйым салынып келген халықтың тарихи өткенін толығымен, 
жан-жақты зерттеулер арқылы қалпына келтіру, тарихи сананы 
қалыптастыру арқылы мәңгүрттік жағдайдан арылу; ғасырлар 
бойы қалыптасқан қазақ халқының асыл қазынасы – мәдени-
рухани мол мұрасын игеру. 

Отыз жыл ішінде елдің ішкі экономикалық жүйесі 
түбірімен өзгеріп, дамыған өркениетті елдердің ешқайсысынан 
кем түспейтін нарықтық қатынастар мен институттар құрылды. 
Соның негізінде Қазақстан дүниежүзілік экономикада өз орны 
бар бәсекеге қабілетті елге айналуда. Осы отыз жыл ішінде жеке 
адамның, тұлғаның құқықтары мен бостандықтары заңмен 
қорғалатын, демократиялық институттар мен құндылықтар 
орныққан ашық қоғам құру ұстінде. Сонымен бірге қазақ-
стандықтар бұрыңғы қасаң идеология шырмауынан арылып, 
шынайы құндылықтар мен мұраттарды қастерлейтін тұтас бір 
жаңа толқын өсіп жетілді, отыз жыл ішінде қазақ халқының 
ұлттық санасы мен дүниетанымы жаңарып, өзін-өзі тану, өзін 



92

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

басқаға таныту, өзінің бай ежелден қалыптасқан тарихы мен 
ұлттық дәстүрлерін құрметтеу, ұлы тұлғалары мен ойшылда-
рын бүкіл дүниеге таныту, бай рухани және мәдени қазынасы 
әлемдік өркениетпен ұластыру бағытында қыруар шаруалар 
атқарылды.

Тәуелсіздік алғаннан кейінгі қазақстандық қоғамды мо-
дерндеу барысында туындаған қайшылықты үдерістерден,        
Г. Шалабаеваның пікірінше, мынадай тұжырымдар жасауға бо-
лады: «бүгінгі күні қоғамды жаңарту үшін жаңа технологиялар 
мен жаңа саяси және әлеуметтік құрылымдар қалыптастырумен 
салыстырғанда, рухани факторлардың маңызы бір де кем емес; 
қазіргі модернизация – ішкі де сыртқы да, төлтума да, кірме 
де факторлар өзара әрекетке түсетін қоғам өзгеруінің күрделі 
әрі қайшылықты тәсілі; модерндік өзгерістердің нәтижесінде 
қазақстандық әлеумет үшін мәдениетті өндірудің, таратудың 
және сақтаудың жаңа типі пайда болады» [7, 139 б.]. 

Тарихта саяси тәуелсіздікке ие болғанымен, өз халқының 
әлеуметтік мәселелерін шеше отырып, әлемдік экономикадан 
өз орнын да тапқан елдер некенсаяқ, көпшілігі экономикалық 
тұрғыда сол бұрынғы метрополияға тәуелді болып қала береді. 
Қазақстан Республикасы тоталитаризм шырмауынан босап шы-
ғысымен өзінің тарихи таңдауын нарықтық қатынастары бар 
мемлекет құруға бағыттады. Бұл таңдау ескі кеңестік жүйенің 
қондырғыларынан арылып, мемлекет пен қоғам өмірінің 
барлық салаларын реформалауды талап етті.Әлеуметтік бағ-
дардағы толыққанды нарықтық экономикаға қол жеткізу үшін 
экономикалық реформалар төмендегі міндеттерді шешуі тиіс: 
еңбек, кәсіпкерлік түрлерін таңдау еркіндігі, әр түрлі меншік 
формаларының дамуы, толыққанды бәсеке, адамдардың 
экономикалық тұрғыдан өзін-өзі айқындауы, кәсіпкерліктің 
құқықтық-заңдылық негіздерін қалау; бюджет, салық, кеден 
салығы арқылы тұтыну рыногын қалыптастыруда мемлекеттік 
реттеуді белсенді пайдалану; табиғи ресурстарды орынды 
пайдалану негізінде әлемдік рынокқа ену, экономиканы қайта 



93

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

құру арқылы дайын өнім өндіруге көшу, технология мен тех-
никаны дамыту; тауар мен қызмет түрлеріне бай рынок құру, 
кәсіпкерлікті өркендете отырып адамдардың материалдық және 
рухани қажеттіліктерін қанағаттандыру [8, 5 б.]. 

Ұлттық мәдениетті түлетуде ана тілі түбірлі мәнге ие бо-
лады. Тіл ұлттық болмыстың өзекті тірегі және этностық тұ-
тастықтың түпнегізі болып табылады. Тіл – халықтың барлық 
өткен мәдениеті мен тарихи өзіндік санасы материалданып 
жинақталып сақталатын негізгі кілтипан. Қазақы ойлаудың 
ұлттық ерекшелігі оның тіліндегі «әдеби демократизмнен де, 
қорғасындай салмақты даналықтан» да көрінеді. Көшпенділік 
өмірдің сан ғасырлық және сан салалық тәжірибесін тал бойы-
на сіңірген ұлттық тіл жиырмасыншы ғасырда жойылудың аз-
ақ алдында қалды. Қазақтардың көпшілігі ана тілін ұмытуына 
байланысты қазақ тілінің қызметтік өрісі тарылып, соның сал-
дарынан ұлттық мәдениеттің жалпы қуаты кеми бастады. 1989 
жылы қабылданған «Тіл туралы заңда» қазақ тілі мемлекеттік 
деп, ал орыс тілі ұлтаралық қатынас тілі деп жарияланды. Бұл 
тілдік мәртебелер 1993 жылғы Қазақстан Республикасының Ата 
заңында бекітілді. 

Еркіндіктің самал лебін сезінген қазақ халқы ұзақ уақыт 
бойы нұқсан шеккен сананы емдеуге бет бұрды. Тұншығып 
келген дәстүрлі әдет-ғұрыптар жаңғыртылып, «Наурыз», «Ора-
за айт», «Құрбан айт» мерекелері жыл сайын тойлана бастады. 
Шындыққа шөліркеген халық тарихи ақтаңдақтардың бетінің 
ашылуына орай кезінде кеңестік идеологияның қысымымен 
бұрмаланған жәйттермен және тарихи жадыдан зорлықпен 
өшіртілген есімдермен қайта қауышты. Сан ғасырлар бойы 
қалыптасқан қазақ халқының асыл қазынасы – мәдени-рухани 
мұрасы қайта игеріле бастады. 

Еркіндік пен тәуелсіздікті қалыптастыратын тетiктер мен 
жағдаяттар сан алуан. Оған көшедегi қаптаған жарнамалардан 
бастап, ендi ғана дүние есiгiн ашқан сәбидiң құлағына естiлетiн 
ән мен үнге дейiн кiредi. Солардың бәрiнiң басын қосатын, бәрiн 



94

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

өгiздей өрге сүйрейтiн құдiрет Ұлттық Идея деп бiлгенiмiз жөн. 
Ойы онға, санасы санға бөлiнiп отырған қазаққа ортақ ұлттық 
идеяны таба қою оңай мiндет емес. Ол шiркiн әлi күнге дейiн 
жоқ та. Ал қажеттiгiн отансүйгiш рухтағы әрбiр қазақстандық 
азамат сезiнiп отырғаны айдай ақиқат. Армансыз адам − 
қанатсыз құспен тең, дейдi халқымыз. Ендеше ұлттық идеясыз 
қала берсек қанатсыз ұлтқа айналарымыз сөзсiз. Ұлттық идеяны 
таппайынша елде жүрiп жатқан реформалар қарын тойдырудың 
ғана мiндетiн атқарып шығатындай көрiнедi.

Кеңес Одағы тарқағаннан кейін батыстандыру мен 
америкаландырудың жаңа пәрменге ие болуы, бұқаралық 
мәдениет үлгілерінің жаңа тәуелсіз елдерде барынша тара-
луы, этникалықтан өркениеттіліктің басымдылыққа ие болуы 
т.т. жатады.  Қазақстанда ұлттық идеяның қалыптасуына үш 
суперөркениеттердің  тоғысуында орналасуы (православтық, 
мұсылмандық және конфуцийлік), мәдени-әлеуметтік тран-
зиттік, тоталитарлық және атеистік сана қалдықтары, но-
мадалық діл архетиптері ықпал етеді. Басқа да ТМД елдерінде 
сияқты, Қазақстанда   ұлттық философия амбивалентті құбылыс 
болып табылады. Қазіргі өркениеттік және ұлттық-рухани 
құндылықтарға қарай бетбұрыс  әлемдегі елу озық елдердің 
қатарына қосылуға себебін тигізе алады. 

Қазақстан Республикасының мәдени даму тұжырымда-
масы тәуелсіз Қазақстанның мәдени дамуының дербестігін 
қамтамасыз ету, ұлттық мәдени дамуының дербестігін 
қамтамасыз ету, ұлттық мәдени сұраныстары мен талаптарын 
қанағаттандыру және отарсыздандыру (деколонизациялық) 
саясатын жүргізу маңызды болып табылады. Қазіргі уақытта  
әр ұлт өз бірегейлігін жоғалтқысы келмейді. Бұл – әр ұлттың 
жан қалауы және табиғи құқығы.  Бұндай жан қалауының 
себебі – қазіргі кезде алдыңғы қатарлы әлем империялары-
ның (мемлекеттердің) индустриалды өндіріс салаларының 
қарқындылығы әлеуметтік, технологиялық, инновациялық бө-



95

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

лініске ұшырауына, ұнамдылық-моралдық құндылықтардың 
дағдарысқа түсуіне, өркениеттік өмірдің күйзеліс күйінің 
қалыптасуына, идеологиялық, әскери, экологиялық «ката-
клизмдердің» болуына ықпал етіп отыр. Осы факторлардың 
барлығы берік болып табылатын адамзаттың дәстүрлі 
сенімдерін, адами құндылықтарын және ұнамдылық нормала-
рын іштей күйзеліске, барша адамзатты дағдарысқа ұшыратып 
отыр. Қазақтың ұлттық  философиясының қайта өрлеуі екі 
негізгі талаптарға сәйкес келуі тиіс:

− Ұлттық философия өзіндік даму амалымен өзіндік даму 
қабілетін анықтауы тиіс.

− Ол қазіргі кезде қоғамда болып жатқан радикалдық және 
инновациялық өзгерістерге кедергі жасалмай, керісінше, оған 
демеу беріп, сыбайласып, онымен іштесіп модернизациялануға 
ұмтылуы тиіс.

Ұлттық философияны Қазақ елiнің тәуелсіздігін баянды 
ету деп түсіну өте маңызды. Қазақ елiнiң, азаттығымыздың, 
ынтымақ-бiрлiктiң мүддесiне қызмет етiп, дiттегенiне жеткен 
күнi қош-есенге кете баратын кемел де кесiрсiз ұлттық идеяны 
бекемдеу әрқашан жауапты мiндет болып қала бермек. Қаншама 
жылдар біз ел болып қалыптасуды арман еттік. Бізге Қазақ елі 
атану арман болды. Тек мемлекеті бар ел ғана өркениет жолына 
түсе алмақ, сондықтан Тәуелсіз Қазақ  деген ұғымды қоғамдық 
білімдер жүйесінде қолдануға мүмкіндік туды. 

Әдебиеттер

1 Тәуелсіз Қазақстан философиясы. 5-т. / А. Бижанов пен С. Нұр-
мұратов редакциясында. – Алматы: ҚР БҒМ ҒК Философия, саясатта-
ну, дінтану институты, 2017. – 344 б.

2 Ғабитов Т.Х., Сатершинов Б.М. Тәуелсіз Қазақстанның тарих 
философиясы. – Алматы: Қазақ университеті,  2021. – 365 б.

3  Қазақ халқының философиялық мұрасы / бас редактор                
Ә.Н. Нысанбаев. Жиырма томдық. – Астана: Аударма, 2005-2009



96

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

4 Дулатов М.  Шығармалары. – Алматы: Жазушы, 1991. – 384 б.  
5 Ғарифолла Есім. Қазақстандық өркениет және өркениеттік 

сана  //Жаһандану контексіндегі Қазақстандық өркениет және мәдени 
айқындалу жолдарындағы ізденіс: Халықаралық ғылыми конферен-
ция материалдары. – Алматы,  2003. –  338 б.

6 Шоқай  М. Таңдамалы. – Алматы, 1998. – 1-т. – 176 б.
7 Шалабаева Г.К. Постижение культуры: мировоззренческие па-

радигмы и исторические реалии Казахстана. – Алматы: Ақыл кітабы, 
2001. – 420 с. 

8 Общенациональная идея Казахстана: опыт философско-полито-
логического анализа. – Алматы: КИЦ ИФиП МОН РК, 2006. – 412 с.



97

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНО-ДУХОВНОЕ НАСЛЕДИЕ 
ПРОШЛОГО В МОДЕРНИЗАЦИИ ОБЩЕСТВЕННОГО 

СОЗНАНИЯ И ДИАЛОГЕ КУЛЬТУР 
ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ*

КУРМАНГАЛИЕВА Галия Курмангалиевна
главный научный сотрудник Института философии,

политологии и религиоведения КН МНВО РК, 
доктор философских наук, доцент

Становление независимости народов Центральной Азии и 
построение национальных государств этого региона в насто-
ящее время проходит в условиях, совпавших не только с про-
цессами глобализации, но и формирующимися тенденциями 
мирового развития, которые символизируют новую реальность 
складывающегося полицентричного мира. Страны центрально-
азиатского региона, выбирая будущую траекторию своего исто-
рического развития и все более вовлекаясь в происходящие в 
мире геополитические изменения, не могут не учитывать этих 
тенденций. Они видят и уже испытывают сложности и противо-
речия, обусловленные ими, но в то же время не могут не на-
ходить в данных изменениях открывающиеся возможности для 
перспектив будущего национального развития. Оно же, в свою 
очередь, в силу обозначившейся регионализации, выражаю-
щейся в формировании нескольких центров мирового влияния, 
обусловливает нахождение перспективного баланса сотрудни-
чества и взаимодействия независимых государств Центральной 
Азии.   

Процесс построения национальной государственности, сам 
по себе процесс сложный и трудный, а, будучи отягощенным 

* Статья подготовлена в рамках научной программы №BR10965263 «Социальная 
модернизация казахстанского общества: идейно-мировоззренческие основания, 
концептуальные модели, социокультурные процессы, социально-политические 
технологии».



98

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

турбулентным характером происходящих в настоящее время 
мировых событий и изменений, становится еще более противо-
речиво осложненным. Независимое развитие стран Централь-
ной Азии связано с существенной модернизацией не только 
политической системы общества и перестройкой его экономи-
ческого основания, но и общественного сознания, когда лома-
ются ставшие привычными, как устои общества, так и ценности 
личности. Уничтожение глобализацией границ между различ-
ными государствами и нациями, их все большее экономическое 
и финансовое слияние, информационная и техническая взаи-
мозависимость ведут, помимо положительных, и к негативным 
последствиям. Встав на точку зрения Гражданина Мира, вряд 
ли, можно будет причислить себя к одной определенной нации, 
культуре или государству. Поэтому основной линией, по кото-
рой проходит конфликт между сторонниками глобализации и ее 
противниками, является потеря национальной идентичности, 
культурной самобытности, что явилось одним из важных фак-
торов концептуального оформления теории модернизации, не 
просто учитывающей особенности и национальную специфику, 
но опирающуюся и взрастающую на национальной культуре.  

Современные процессы по-новому высвечивают проблему 
идентичности и самоидентификации, сохранения уникально-
сти и самобытности культуры народов, которая актуальна и для 
центральноазиатского региона.  Как показывает историческая 
практика, нация никогда не станет полнокровно функциониру-
ющей без ее духовно консолидирующего основания – культуры, 
соединяющей в себе прошлое и настоящее. 

Фундаментом, становящимся достоянием культуры на-
стоящего и на котором она возвышается и развивается в по-
следующем, является культурное наследие. Оно, становясь, с 
одной стороны, содержательной составляющей настоящего, об-
уславливает преемственность в культурном процессе и его не-
прерывность, а тем самым определяет вектор поступательного 
развития культурного процесса в целом. С другой же стороны, 



99

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

оно, содержась в настоящем, может показывать и то, что ста-
нет зачатком неприятия его в будущем. Таким образом, роль и 
значение культурной составляющей прошлого начинает играть 
особую роль и принимать характер принципиального значения 
в периоды исторической ломки и переосмысления системы цен-
ностей, аналогичной той, какую переживают страны Централь-
ной Азии в настоящее время. Очевидно, что без понимания, 
осмысления и осознания того, «Кто мы есть такие?», «Откуда 
мы и куда мы движемся?» вопросы суверенного развития цен-
тральноазиатских государств не могут решаться продуманно и 
продуктивно. 

Постсоветские страны центральноазиатского региона в 
XIX-ХХ вв. пережили несколько крупных периодов коренных 
переломов, последствия которых оказали значительное влияние 
на развитие культуры и культурного процесса в них.  В особен-
ности это проявилось в Казахстане. Жесткая политика проведе-
ния исторической трансформации всей системы общественного 
устройства в русле сначала колонизаторской политики России 
в Казахстане, а в последующем советского строя и неудавше-
гося опыта построения социалистического общества приве-
ли во многом к европоцентризму и русификации культуры. В 
Казахстане они проявились с наибольшей силой в культуре и 
языковой политике, когда для многих представителей казахско-
го этноса родной язык, на котором говорит богатая казахская 
культура, оказался вне сферы знания, а культура, выраженная 
посредством него, потерянной. Известные факторы проведе-
ния насильственного оседания и коллективизации, приведшие 
к голоду 30-х годов ХХ века и, как следствие, демографические 
потери населения привели к болезненной перестройке традици-
онного общества, его уклада и культуры. 

Перевод письменности казахского народа с арабской гра-
фики на латиницу, а затем на кириллицу привел к тому, что 
достижения культуры прошлого, сохранившиеся в арабской и 
латинской графике, остались не известными для нескольких по-



100

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

колений казахстанцев, так и не стали полноценным достоянием 
культуры. Прервалась нить культурной преемственности XIX и 
XX веков. Социалистическая же культура превратила во многом 
богатство традиционной культуры прошлого в атрибутивную 
символику, сведя ее содержание к практически всецело негатив-
ному, с которым новому человеку коммунистического общества 
необходимо было расстаться навсегда.

В течение тридцати лет независимого развития страны 
Центральной Азии подвергаются влиянию вестернизации и 
американизации, так как они все более втягиваются в глобали-
зационные процессы и в орбиту сфер влияния мировых транс-
национальных кампаний. В настоящее время, испытывая внеш-
нее влияние, они переживают этап очередного преобразования 
культур этих стран в культуру массовую. 

Результатом американизации, сопутствующим фактором 
глобализации, являются активное внедрение английского языка 
во многие сферы жизнедеятельности общества, в особенности 
в процесс образования, перестраивающегося на международ-
ные стандарты обучения в Казахстане, и переход на латиницу, 
осуществленную в Узбекистане и Туркменистане. Этот процесс 
идет параллельно с процессом внедрения в качестве государ-
ственного языка национальных языков народов Центральной 
Азии, что также оказывает серьезное давление на культурную 
политику этих стран. Поэтому процесс модернизации, осущест-
вляемый в настоящее время, должен проводиться особенно 
взвешенно и продуманно. 

При сложившихся обстоятельствах повышенное значение 
принимают осознание и понимание общественным сознанием 
наших стран того, что культурное наследие прошлого – струк-
турообразующий компонент стратегического развития обще-
ства и его модернизационная опора. Без этого основания, без 
включения культурного наследия в историческую память, жи-
вущую в сердцах народов, трудно стать подлинно независимы-
ми. Поэтому цель нашего общественного движения должна реа-



101

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

лизовываться через сохранение богатства культурного наследия 
прошлого, через сохранение нашего достояния – культурного 
многообразия народов Центральной Азии и культурного со-
трудничества между ними. Ценностный же идеал демократи-
ческого общества должен формироваться на основе освоения 
культурного наследия прошлого и лучших достижений совре-
менной культуры наших народов. 

Стержнем любой культуры является та система ценностей, 
которая определяет отношение человека к миру, самому себе 
и другим людям. Духовное наследие – это не только история 
и культура, в первую очередь, – это то связующее звено, кото-
рое соединяет прошлое с настоящим и заставляет настоящее 
стремиться к лучшему будущему. И это не консерватизм и за-
костенелость, а наш исток, то, что изначально определяет нас и 
заставляет любить, уважать и беречь то, что досталось от пред-
ков с тем, чтобы знать и в дальнейшем передавать это знание 
дальше. 

 Думается, что именно сейчас, когда ставшие суверенными 
республики Центральной Азии находятся в состоянии дальней-
шего становления своей независимости, нам особенно важно, 
опираясь на наследие, интегрироваться в международное про-
странство, укреплять международное сотрудничество между 
исторически и культурно близкими народами центральноази-
атских стран. Как показывает опыт развития стран тихоокеан-
ского региона, их экономический взлет в немалой степени был 
обусловлен культурными проектами, объединившими народы 
на фундаменте этики, что способствовало укреплению консо-
лидирующей тенденции в отношениях между ними.

Так же как культурное наследие может выступить объ-
единяющим фактором в межгосударственных отношениях, оно 
может сыграть позитивную роль в социально-политической 
трансформации и модернизации общественного сознания пост-
советских государств Центральной Азии, ибо невозможно стро-
ить будущее без основ, заложенных в прошлом. Оно незримо 



102

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

присутствует в мыслях, чувствах, поведении народов, сохраня-
ется в материальных, так и духовных памятниках. 

Несмотря на самостоятельный выбор социального, полити-
ческого и духовного развития, между каждой страной централь-
но-азиатского региона сохраняется много общего, в том числе 
и общие духовные ценности, выраженные выдающимися мыс-
лителями, жившими и творившими в этом регионе мира. Аль-
Хорезми, аль-Фараби, Юсуф Баласагуни, Ходжа Ахмет Ясави, 
Махмуд Кашгари, аль-Бируни, Абу Али Ибн Сина, Бахманйар 
ал-Азербайджани и многие другие выдающиеся деятели в рав-
ной степени являются творцами новой духовности наступивше-
го века и тысячелетия, как в Казахстане, так и в других государ-
ствах Центральной Азии. 

Культурная общность центральноазиатского региона исто-
рически складывалась на основе взаимодействия и диалога 
культур. Мыслители, представленные в нем, являлись теоре-
тиками стратегии диалога в философии и обосновывали его 
онтологическое и коммуникативно-конструктивное значение в 
формировании мировоззрения, ценностей и ценностных ори-
ентиров человека и общества. Диалог как форма духовно-нрав-
ственного общения человека с Богом, диалог как метод позна-
вательной деятельности и инструмент обучения исследован в 
трудах выдающихся философов и ученых Центральной Азии.  

Однако, сегодня приходится с сожалением констатировать, 
что современное поколение гораздо больше знает об истории 
культуры народов Запада, чем народов Центральной Азии, в 
частности ее тюркских народов. Мы сегодня больше знаем о 
значении и влиянии других культур на тюркскую культуру и ци-
вилизацию, чем о ее влиянии на мировую культуру. В настоящее 
время этот вопрос особенно актуализируется, поскольку тюрк-
ская культура может и должна стать соучастником и сотворцом 
общемировых процессов, занять свое место в многоликой и 
разнообразной общемировой культуре. Если обратиться к исто-
рическим пластам культурного наследия прошлого, то можно 



103

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

с полным правом утверждать, что оно представляет собой бла-
годатное исследовательское пространство для международного 
сотрудничества и объединенных усилий ученых Центральной 
Азии. Достаточно лишь сослаться на богатство средневекового 
периода культуры данного региона

Выдающийся представитель Средней Азии, уроженец 
древнего Хорезма Мухаммад ибн Муса аль-Хорезми являлся 
одним из руководителей «Дома мудрости», столь прославив-
ших науку и философию арабо-исламского Востока [1 Однако, 
сегодня приходится с сожалением констатировать, что совре-
менное поколение гораздо больше знает об истории культуры 
народов Запада, чем народов Центральной Азии, в частности 
ее тюркских народов. Мы сегодня больше знаем о значении и 
влиянии других культур на тюркскую культуру и цивилизацию, 
чем о ее влиянии на мировую культуру. В настоящее время этот 
вопрос особенно актуализируется, поскольку тюркская культу-
ра может и должна стать соучастником и сотворцом общемиро-
вых процессов,]. Он стоял у истоков значительного культурно-
го движения, впоследствии породившего таких замечательных 
ученых, как Сабит ибн Курра, Батани Закария ар-Рази, Ибн 
Сина, аль-Бируни и др. Вместе с Хорезми в научных исследо-
ваниях принимал участие его ближайший соратник ал-Ахмад 
ин Касир ал-Фергани – крупнейший астроном, автор ряда ра-
бот. 

Абу Наср аль-Фараби, родившийся на юге современного 
Казахстана, стал одним из крупнейших представителей интел-
лектуального движения средневекового Ближнего и Среднего 
Востока, плодотворно развившего идеи античной философии, 
осуществив синтез исламского мировоззрения и достижений 
философии древнегреческих классиков Платона и Аристотеля. 
Благодаря философии аль-Фараби исламский Восток не только 
осуществил плодотворный диалог исламской и античной куль-
тур, но и создал оригинальную философию, оказавшую влия-
ние на развитие общемировой философии [2]. 



104

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Ставшее уже хрестоматийным, свидетельство влияния фило-
софских идей аль-Фараби на философское мировоззрение Абу Али 
Ибн Сины, отраженное в его автобиографии [3, с.48], позволяет 
современному познанию руководствоваться им как методологиче-
ским инструментарием при обосновании преемственной связи фи-
лософских идей в духовной культуре народов Центральной Азии. 

Идейную связь двух мыслителей – аль-Фараби и Ибн Сины 
– можно проследить во многих вопросах их энциклопедическо-
го наследия, в логике и онтологии, гносеологии и этике и др. 
Близкими или перекликающимися с идеями аль-Фараби можно 
считать рассуждения Ибн Сины об истине и сущем, о ценност-
ном понимание роли и значения разума и науки в жизни обще-
ства и человека, роли философии в просветительской деятель-
ности, об идеале совершенного человека. 

В свою очередь глубокие рассуждения Ибн Сины о том, что 
философы, так же, как и пророки, могут быть учителями че-
ловечества, находят свое отражение в философии Бахманйара 
Азербайджани. Подкрепленные ссылками на автобиографиче-
ские данные Ибн Сины, они позволяют констатировать, что в 
основу фундаментального произведения Бахманйара «Позна-
ние» были положены сочинения Ибн Сины – теоретического 
преемника аль-Фараби [4]. 

Линию преемственности, распространения и принятия идей 
аль-Фараби и Ибн Сины можно заметить и в творчестве Абу 
Райхана аль-Бируни. Оно, как считают исследователи, оказало 
большое влияние на развитие науки на средневековом Востоке, 
повлиявшей, в свою очередь на средневековый христианский 
Запад. Продуктивные математические, естественнонаучные и 
астрономические догадки аль-Фараби нашли свое продолже-
ние и развитие во взглядах Ибн Сины на соотношение земной и 
небесной сфер, на предположительную гипотезу аль-Бируни о 
множественности миров и т.д.

Свой вклад в развитие общечеловеческих идеалов добра, 
справедливости, разума вносит и творчество Юсуфа Баласа-



105

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

гуни. Оно продолжает развивать тему, занимавшую значитель-
ную часть размышлений средневековой исламской философии, 
– тему счастья. Она пронизывает собою многие философские 
произведения мыслителей средневекового Востока, в том числе 
и восточных перипатетиков – аль-Фараби, Ибн Сины, Ибн Руш-
да. Содержание «Кутадгу билик» Юсуфа Баласагуни показы-
вает, что оно написано в традициях философско-нравственных 
поисков восточных перипатетиков [5].

Для Баласагуни так же, как для аль-Фараби, философия 
тождественна образованию как процессу обучения и образо-
ванности как социокультурному результату этого процесса, с 
одной стороны, и универсальному принципу мироустройства, 
с другой стороны. Поэтому совершенство человека и достиже-
ние им высшей цели – счастья, являющегося самодостаточной 
ценностью, возможны при условии выполнения человеком не-
обходимого и главного компонента жизнедеятельности – обуче-
ния и просвещения, причем последовательность образования и 
обучения приводится им в соответствие с фундаментальными 
онтологическими отношениями. Эти самым Юсуф Баласагуни 
продолжает развивать идеи аль-Фараби в своей практической 
философии, имевшей источником «Никомахову этику», ком-
ментарий к которой был написан Вторым Учителем.

Духовное родство и взаимосвязь гуманистических идей 
вышеназванных мыслителей тонкими и незримыми нитями со-
единяются в единое духовное пространство мысли и делают 
каждого сопричастным участником интеллектуального творче-
ства, в котором присутствует тюркская культура. И, несмотря на 
имеющиеся различия в их взглядах, фундаментальные положе-
ния их энциклопедических знаний делают данных мыслителей 
единомышленниками в стремлении человечества к совершен-
ству, к постижению истины, к достижению духовного единства 
и счастья. 

Приведенные примеры красноречиво показывают, что вы-
ходцы из культурной тюркской среды, переосмыслив в своем 



106

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

творчестве мировой опыт научной и философской мысли свое-
го времени, стали выразителями лучших устремлений мировой 
культуры, общечеловеческого движения мысли и творчества, 
став полноценными соучастниками общекультурного диалога 
народов и цивилизаций, прошлого и настоящего. Поэтому их 
творчество может стать той духовно-нравственной опорой, в 
которой нуждается современность, чтобы двигаться вперед и 
осуществлять воспитательную работу с современным молодым 
поколением. 

Это во многом подтверждается и литературой, посвященной 
развитию философской и общественно-политической мысли 
данного региона. Достаточно просмотреть ее, чтобы убедиться 
в том, что в ней имеет место изложение взглядов всех мыслите-
лей, о которых говорилось, как представителей интеллектуаль-
ного и духовного творчества и Узбекистана, и Таджикистана, и 
Казахстана, и Кыргызстана. Духовные истоки прошлого делают 
нас близкими и понятными друг другу. Они – начало общности, 
залог интеграционных процессов, в которых нуждается совре-
менность. 

Поколение, вступающее в третье тысячелетие, обращается 
к идеям отмеченных мыслителей прошлого, возрождая их к но-
вой жизни, осмысливая их общечеловеческое и гуманистиче-
ское содержание. В чем же мы видим консолидирующее значе-
ние творчества этих мыслителей для современности?

Прежде всего, в том, что они выразили гуманистические 
устремления своей эпохи, отразив их общечеловеческое содер-
жание. Во-вторых, в своих научных изысканиях они показали 
мощь и силу человеческого разума, его неиссякаемую способ-
ность к познанию, вызывающую законную гордость человече-
ства и спустя века. В-третьих, их творчество стало достоянием 
культуры всего человечества, ставшей источником не только 
для народов центральноазиатского региона. 

Культурное наследие народов Центральной Азии создает 
предпосылки духовной консолидации этих народов в новых 



107

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

геополитических условиях. Она же может стать гарантом эф-
фективной интеграции в культурно-политическую и экономи-
ческую общность сопредельных стран в будущем. Культурное 
наследие способствует осуществлению плодотворного диалога 
между народами Центральной Азии, и, пронизанное общече-
ловеческими ценностями, может способствовать обновленной 
региональной интеграции. 

Литература

1. Юсупов Э.Ю., Хайруллаев М.М. Творческое наследие ал-
Хорезми и его место в истории науки // Вопросы философии. – 1983. 
– № 8. – С.140-146.

2. Курмангалиева Г.К., Нысанбаев А.Н., Соловьева Г.Г., Сейтах-
метова Н.Л. Наследие аль-Фараби и современная философия взаимо-
понимания. – Алматы, 2011. – 247 с.

3. Ибн Сина [Авиценна]. Избранные философские произведения. 
– М.: Наука, 1980.

4. Ал-Азербайджани Бахманйар. Ат-Тахсил (познание). – Баку: 
Элм, 1983. – 206 с. 

5. Юсуф Баласагун. Наука быть счастливым. – Семей: Междуна-
родный клуб Абая, 2004. – 152 с.



108

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ДӘСТҮРЛІ ТҮРКІЛІК МОРАЛЬ ЖӘНЕ АБАЙДЫҢ 
АДАМГЕРШІЛІК ІЛІМІ

ТАЙЖАНОВ Алтай Тайжанұлы,
Марат Оспанов атындағы Батыс Қазақстан 

медицина университетінің профессоры, 
философия ғылымдарының докторы

 
Үлкен этностардың әрқайыссы өркениеттің белгілі  бір 

саласында бірінші орынға ие. Мысалы,  Ежелгі гректер – бей-
нелеу өнерінде,  Римдіктер – құқықта, арабтар мен еврейлер 
– дінде, француздар – әдебиетте, англо-саксондықтар – эконо-
микада, немістер – сөз бен философияда, ал түріктер – мораль-
да бірінші орында [1, 102 б.]. Түріктердің түрлі салалардағы 
моральдық мұраттарының өресі барлық уа-қытта асқақ болған. 
Олар отансүйгіштік мораль, отбасы моралі, жыныстық мораль, 
кәсіби мораль, Азаматтық мораль, халықаралық мораль т.б. 
Осындай моральдық – этикалық ұстанымдарының арқасында 
түріктер ұлттық намысты, ынтымақты күшейтті. Өз заманында 
белгілі деңгейде мәдениет пен  кемелділікке қол жеткізді [2, 17 б.]. 

Түрік тектес этностың бір тармағы қазақ халқы, оның фило-
софиясы, жалпы дүниетанымы басқа этностардан өзге өзіндік 
танымын беретін әмбебап базалық ұғымдар мен ұстанымдарға 
ие. Қазақ дүниетанымы үшін сондай базалық негіз әлем 
мен  әлеуметті этикалық принциптер негізінде бағалау және 
түсіндіру. Сондықтан да қазақтың әлемді қабылдауы Батыстық 
үлгілерден бөлектеу қағидаларға негізделген. Қазақ филосо-
фиясында, оның ішінде Абай философиясында онтологиялық 
және гносеологиялық мәселелерден гөрі адам, адамгершілік, 
адами норма мәселелері сияқты адам болмысының этикалық 
жағына көбірек көңіл бөлінеді. Сондай – ақ, Қазақ фило-
софиясында аксиологиялық мәселелерге, әсіресе, рухани 
құндылықтарға ерекше назар аударылады: ар – намыс, қанағат, 
тәубе, әділеттілік және тағы басқалары нәпсіден, байлықтан, 



109

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

табыстан жоғары қойылады. Осы ұстанымдағы көне қазақтар: 
«Малым – жанымның садағасы, жаным – арымның садақасы» 
– деп өмір сүрген.

Бұл аталған мәселелердің бәрі ғылымда этика пәнінің 
мазмұнына кіреді. Ал этика-мораль, адамгершілік туралы 
ғылым ғана емес, оларды жүйелеп кейінгі ұрпаққа жеткізіп оты-
ратын адамгершілікті мазмұнды ғылым саласы. Сондықтан да 
бұл мәселе түрік ойшылдарының назарынан тыс қалған емес, 
тіпті моральдағы түрікшілдік деген ұғым да қалыптасқан. 

Абай – түрік әлемінің танымал тұлғасы ғана емес, түркілік 
дәуірдегі этникалық дүниетанымның мирасқоры да. Өзінің 
әлеуметтік ортасына: «Мен бір жұмбақ адаммын» – деп кірген 
Абайдың  рухани әлемі ерекше бір тылсым дүние, ал оның 
зерттеу объектісі – адам. Абай адам табиғатын этикалық 
тұрғыдан қарастыра отырып, оның тұтас алғандағы кісілік 
қалпын кемеліне жеткен «толық адам» кейіпінде көрсетеді. 
Абай адамгершілік идеясын өмір бойы ту қылып көтеріп өткен, 
өзінің «Адам бол» дейтін негізгі ізгілікті этикалық қағидасында 
жас азаматтарды ылғи да жетілуге, парасаттануға шақырады. 

Адамгершілік – әлеуметтік – гуманитарлық ғылымдар 
үшін ортақ тақырып. Әйтпесе де сол зерттеушілердің бәрі 
де бұрыннан айтылып келе жатқан дәстүрлі тақырып адам-
гершіліктің өзіндік жүйесін, қалыбын, танымын жасай бер-
меген. Абайдың өзге ойшылдардан ерекшелігі оның осы адам 
болу мен адамгершіліктің жүйелі жолын, өзіндік танымын 
жасай білуімен байланысты. Ол адамгершілікті көркем-дік 
тұрғыдан суреттеумен шектелмей, оны ілім, таным, ойшылдық 
деңгейіне көтере білді. Абай негізінен Шығыста Әл-Фараби 
бекіткен ғылымдар жүйесіндегі «практикалық философия» 
тұрғысынан толғанады. «Практикалық философия» мемлекет 
пен жеке адамның игілігі мен бақытын, кемелділікке жетуін сөз 
ететін  саясат пен этиканы қамтиды. Әл-Фараби «Философия-
ны үйренуден бұрын нені білу керектігі туралы» трактатында 
әртүрлі пікірлерді айта келіп, этиканың қасиетін көре білген, ол 



110

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ғылымға барар жол этикадан бастау алуы керек деп санайды, 
өйткені мінез – құлқын түзей алмаған адамның  ақиқат ғылымға 
да қолы жетпейді» [3, 10 б.].

Абай этикалық мәселені, мораль философиясын терең-
деп сөз еткен ғалым, ойшыл, ақын.  М. Әуезовтың: «Ол 
адамгершілікті, моральдық философияны барлық жайдан 
жоғары қойды» [4, 169 б.] деген ойы ақын танымын терең та-
нудан туған. Абай үшін ақындық мұрат емес, оның ақындығы 
– адамгершілік танымының құралы ғана. Ол белгілі бір адам-
гершілік қасиеттерді іш тартып қана қоймай, сонымен бірге 
адамгершіліктің, адам болу мен кісіліктің өзі тапқан қалыбын, 
жүйесі мен жолын жасайды. Адам тану мен адамгершіліктің 
мәніне, сырына үңіле түседі. Қайтсем адам атын асқақ, асыл 
етем деп ізденіс жолына түседі. Абайдағы адамгершілік мәселесі 
құбылыс ретінде толық адам арқылы көрініп, ең түпкі мәні махаб-
бат пен әділет, ізгілікке дейін дамып, ұштала түседі. Толық адам 
мен оның негізі махаббат, әділеттің аралығында адамгершілік 
қасиеттің қыр – сыры ашыла түседі. Өз топырағымызда дүниеге 
келген ғұлама ғалым Әл-Фарабидің трактаттарында молынан 
сөз болатын болмыс пен адамның кемеліне келіп, жетілуі де 
Абайдағы толық адамның дәстүрлі таным екенін бекіте түседі. 
Әл-Фарабиге ортақ кемелділік пен өз парқынан ләззат алу та-
нымы Абайда да бар. Тек Абай Әл-Фарабидегі кемелділікті 
толық адам, жүректі мекендейтін үстем күш пен талпынғыш 
күшті сүю түрінде танытады. Әл-Фарабидің ғылыми танымын 
Абай көпшілік қауымға жетуі жеңіл көркем әдебиет туындысы 
арқылы өз санасынан өткізіп барып қайта ұсынады. Сөзіміздің 
бір дәлелі Әл-Фарабидің соншалықты терең толғаныстан туған 
мына бір түйінді танымын Абай өмірі мен шығармашылығы-
на бірдей дарытып, өмірлік мұратына айналдырғаны: «дене 
жан үшін өмір сүреді, ал жан мінсіз жетілгендік үшін, яғни 
қайырымдылық болып табылатын бақыт үшін өмір сүреді, 
демек жан даналық пен қайырымдылық үшін өмір сүреді» [5,                                                                                                                                       
288 б.]. Әл-Фарабидің осы ойы – өзінің ғана емес, ой сапарындағы 
өзінен кейінгі көп кісілердің қасиетті құбылнамасына айналған 



111

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

аталы сөз. Орта ғасырдағы суфизм өкілдерінің шығармаларын-
да тәнді тежеп, нәпсіні жою жайы жиі айтылады. Олар 
уағыздаған шексіз ізгілік, тәңірін риясыз сүю кісіні тәнті етеді.

Жүсіп Баласағұнның «Құтты білік» дастаны да соншама  
мол мазмұнды арқау еткен, негізгі айтар ойы  таным мен ізгілік 
атты екі арнадан табылады. Бұл екеуі – Абайға соншалықты 
етене жақын тақырыптар.

Абай жеке адамның көш бастаушы көсемдігіне ерекше көңіл 
бөледі. Әл-Фараби де жеке адамның, бас әкімнің тұлғасына на-
зарын көбірек аударып, олардың адамгершілігі мен білімділігі  
қоғамды қайырымдылықты жүзеге асырудың негізгі шарты деп 
білген. Мұндай таным Жүсіп Баласағұнда да бар. Абай осы та-
ныммен жете таныс ақын. Оның ойынша, әрбір адам өзін тану 
арқылы үнемі адамдығын жетілдіру жолында жүрмек. Ал «бар 
ақылы көзінде тұратын» ақымақтың тірлігі – өмір арнасын-
да ақылсыз, ойсыз аға беру, өлгенше «көкірек көзі ашылмай» 
қалғып өту. Ақын өлеңдері мен қара сөздерінде таным жай-
ын көп айтады. «Шыға ойламай, шығындап қылық қылмай» 
жүрген надандардан кісінің мәртебесін артық ететін де – осы 
таным мәселесі.

Абай үнемі ебін тауып кісінің адамгершілігін ұштай түсумен 
болады. Ақынның  өзі айтқандай, адамда екі түрлі қуат бар: жан 
қуатымен ақыл таппақ та, тән қуатымен мал таппақ, еңбек ет-
пек. Ақын екеуінің де адалдықпен болғанын қалайды. Сөйтіп, 
Абай өзінің әрбір ойын түпкі мақсаты адам болуды-толық адам-
мен байланыстырады. 

Толық адам парасатты, ізгі жүректі адам, ол айналасын 
бақыт пен кемелділікке жетелеуші. Абайдың бұл ұстанымы өз  
тамырын түрік әлемінің түрікшілдік этикасынан тартады да, 
Әл-Фараби, Ж.Баласағұн ілімдерімен үндеседі. 

Әл-Фарабидің ең түпкі мақсаты – бақыт пен кемелділік. 
Ол «асқан игілік пен ең биік кемелділік дәрежесіне ең алдымен 
қала жетпек» деп біледі. Ал қайырымды қаланы кемелденген, 
сырқатсыз денеге ұқсатады. Денедегі бірден-бір бас мүше – 



112

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

жүрек болатыны сияқты, қалада да бас мүше – билеуші бола-
ды. Әл-Фараби Бірінші Тұлғаның шексіз кемелділігі мен қала 
әкімінің  жүрекке ұқсас жетекші орнын жиі айтады. 

Жүсіп Баласағұн да «Құтты білік» дастанында негізінен 
ізгілік пен жүрек сырын сөз етеді. Дастандағы құт қонған 
бақытты ел, ізгілікті ту еткен Күнтуды бек, кейіпкердің ділі мен 
әрекетіндегі тазалық пен мол махаббат – бәрі де кемелділікке 
бет алған талпыныс талапты танытады. Күнтуды бек – әділет, 
сүю, ізгілік қасиеттерінің көрінісі. Дастанда төрт-ақ  кейіпкер 
бар екені белгілі. Төртеуінің де тұла бойы тұнған кісілік, 
адамдық. Бәрі де – тек қана адамдықты арман еткен ізгі ниетті, 
ізгі қылықты жандар. Құт – береке, бақ бейнесіндегі Айтол-
ды  алғашқыда өзін адамдар ісінен аулақ ұстаған тақуа кісі еді. 
Сондай күйдегі Айтолдыны бұл дүниелік өмірдің ісіне құштар 
еткен Кунтуды бектің әділ саясаты мен ізгілікті істері бола-
тын. Елікті де тәнті еткен – Айтолдының адамдығы мен кісілік 
қасиеттері. Ақыл бейнесіндегі Ойтолды да өзін ізгіліктің құлы 
санайды. Өзі ізгілік, әділет бейнесіндегі Күнтуды бекте дүние, 
байлық дегеннің бәрі бар, атақ – даңқы да жеткілікті, күш-
қуаты да қас жауларын қаймықтарып келген. Оның өмірінде 
ұзақ аңсап іздегені – адами асыл қасиеттер. Ол – дененің бас 
мүшесі жүрек секілді, қаланың ізгілікті көздеген бас әкімі. 
Абайдың жүректен туатын сүю сыры, адамгершілік ілімі осы 
жоғарыдағы тамырлы таныммен үндесіп жатырғанын аңғару 
қиын емес. Абайдағы адамгершілік мұраттың шыңы – та-
ным. Ал құдайды сүю – сопылық танымның ең негізгі тірегі. 
Құдайға деген құрмет кемелділік күйінде  шығыс ойшылда-
рында да  кездеседі. Абай таратып көп айтатын толық адам – 
шығыс ойшылдары мен сопылық танымдағы кемелі-не келіп, 
әбден жетілген адаммен төркіні бір таным. Барлық жақсылық 
пен ізгілік құдайдан деп түсінген әрбір кісі өзінің адамгершілік 
қасиетін жетілдіру арқылы өз қиялындағы құдайындай ізгілікті, 
рахымды, мейірімді болуға тырысады. Шығыс ойшылдары 
мен сопылық танымдағы құдайды сүю мен тану – мейілінше 
адамгершілікті болу. Осы адамгершіліктің өсіп-жетілуін, әбден 



113

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

толысуын Абай тағы да жүрекпен, жүректегі сүюмен байланы-
стырады. 

Сөйтіп, ақын құбылыс күйіндегі толық адам танымының 
терең мәнін әділет, сүю, ізгілікке алып барады. Абайды қай 
қырынан тануға тырыссақ та, оның сүю танымына тап боламыз. 
Ол өзінің сүю танымын ашық та айтады, астарлап та жеткізеді. 
Тек «Егер ісім өнсін десең, ретін тап» деп, ақынның өзі 
айтқандай, жүйесін тауып, сонымен ғана жүріп отырмасаңыз, 
оны өзі қалаған деңгей-дәрежеде тани қою қиын. Ақын өзінің 
тірнектеп жинаған мол танымын шашыратып жібермей, әдемі 
бір қалыпқа салып, жүйелі жеткізеді. Ақын сөзінің түйіні – 
«Адамшылықтың алды – махаббат, ғаделет сезім». Өзіне дейінгі 
ізгілік, қайырымдылық туралы танымды әрі алып барушы Әл-
Фараби: «...әділеттілік сүйіспеншіліктен туады. ...сүйіспеншілік 
әуелі қайырымдылыққа қатысы болуынан туады» дейді. Төркіні 
мыңдаған жылдармен табылатын таным тарихындағы осы 
дәстүрлі тақырыпты Абайдың да жүйелі сөз етуі – біз үшін зор 
мақтаныш және ол күні бүгінге дейін өз өзектілігін жойған жоқ. 

Абай өз тұсындағы өмірдің сәуле түсірмес көлеңкелі 
жақтарын көре білген ойшыл. Абай адам мінезіндегі жағымсыз 
атаулыны қаншалықты қадала сынаса, одан арылудың жолда-
рын соншалықты саралап көрсете білген. Бірақ оның бәрі де 
жалаң ақылгөйлік, жадағай дәрісшілдік, адамды мезі қылатын 
мимырт моральшылдық емес. Ақыл мен сезімге бірдей әсер 
ететін тағылым тораптары, көркемдік таным кестелері.

Шынайы адамгершілік жолына түскен адамға қажетті тағы 
бір қасиет бар. Ол – талмайтын талап. Адам бойына табиғаттан 
сый болып дарыған неше түрлі қабілет-дарынның бәрі тек 
осы талап арқылы, таудан, тастан қайтпайтын қажыр – қайрат 
арқылы шыңдалады.

Ақынның жас ұрпаққа ерекше діттеп, санасына қайта-
қайта сіңіре пысықтап айтатын ақыл-кеңесі – бірлік, татулық, 
өзара сыйластық. Қазақ сияқты тарихи тағдырында бұралаңы 
көп болған, алауыздық пен басараздықтың, күншілдік пен 
бақастықтың зардабын күні осы уақытқа дейін тартып келе 



114

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

жатқан халық үшін ерекше маңызы бар бұл жосықты ақынның 
әсіресе көп қадап, көп қадалып айтуы да тегін болмаса керек. 

Абай адам мінезіндегі осындай тайталас кереғарлықтың 
отбасы тіршілігіндегі ата-ана өнегесі, жар сыйластығы, бала 
тәрбиесі сияқты жеке өмір үрдістерінен бастап, қоғамдағы 
азаматтық борыш, ізгі адамгершілік деңгейіне дейінгі жарқын 
қырлары мен сырларын біршама тізбектеп сара-лайды.

Әлбетте, адам мінезіндегі парасаттылық пен пасықтықтың 
түр-түрін түгел атап, адақтап шығу мүмкін емес. Олардың жал-
пы мәні мағлұм болғанымен, өмірдің бұралаң-бұрылыстарында-
ғы көріністері әртүрлі болуы мүмкін. Тіпті әрбір адамның 
бойындағы жекелеген жақсы қасиеттердің өзі басқа ешкімге 
ұқсамай, өзінше танылуы, өзінше сүйсіндіруі әбден заңды.

Ақыл мен парасат – бөліп-жаруға келмейтін тұтас құбылыс. 
Шала ақыл, жартыкеш парасат дегендер болмайды. Адам 
ақылды болса, ақырына дейін ақылды. Парасатты кісі қайда 
болса да сол парасатынан танбаса керек. Адамның дәл осылай 
кемеліне келіп, қашанда қапысыз кісілік таныта алуы үшін, 
оның бойында кісіні ақылды, парасатты атандыратын қасиеттер 
түгел болуы керек. 

Абайдың адамгершілік, парасаттылық жөнінде жастарға ар-
нап айтқан көп сөздерін жинақтап келсек, жалпы бағыт-бағдары 
«Жігіттер, ойын арзан, күлкі қымбаттан» бастау алған бұл 
тағылымның соңғы ой қорытып, нүкте қояр тұсы деп «Әсемпаз 
болма әр неге» деген өлеңін айтуға болады: 

«Әсемпаз болма әр неге, 
Өнерпаз болсаң, арқалан
Сен де бір кірпіш дүниеге
Кетігін тапта бар қалан» [6, 172 б.].

Егер шын мәнінде ақыл-парасат асқарының биігіне 
көтеріліп, ізгі адамгершілік пен жемісті өнер-білімнің кәу-
сарынан сусындай алған болсаң, онда арзанға әуреленіп, босқа 
шашылма, өмірден өзіңе лайықты орныңды ал – дейді Абай. 



115

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Адам бойындағы жақсы қасиеттерге сүйсіну, оларды қас-
терлеп, жұртқа өнеге қыла насихаттау – әрине, адамгершілікке 
тәрбилеудің ең төте, ең ізгі жолы.Бірақ ала – құласын ішіне жа-
сырып, көбінесе сыртын сылап жүретін адам мінезінің не бір 
қалтарыс қатпарларын жалғанның жарығына алып шығу үшін 
тек қана жақсының жаршысы болу кемшін соғып қалады. 

Сондықтан Абай көптеген туындыларында кейде астарлап, 
кейде тұспалдап, аз сөзбен көпті аңғартып, үлкен адамгершілік 
тақырыбының жеке бір қырларын қозғап отырады. Оларды да 
Абай поэзиясындағы парасат мектебінің тағылымды сабақтары 
деп бағалағанымыз жөн.

Мәселен, Көжекбай деген Абайдың замандасы бір кез-
де Абаймен жақын дос болып жүріп, өсек-аяңымен, екіжүзді 
мінезімен ақында теріс әсер қалдырған адам. Оның бүлікшіл, 
опасыз мінездері «Көжекбайға» деген ұзақ өлеңінде толық 
ашылған. 

«Дүтбайға», «Күйісбайға» деген өлеңдер де осы сарын-
дас. Бұларда көз көргенде көлбеңдеп, артынан айнып кететін 
тұрақсыз, қолдан келсе, орайы табылса, қастығын да аямай-
тын шерменделік шенеледі. Абай олармен де талай істес бо-
лып жүріп, осындай теріс мінездеріне әбден көзі  жеткеннен  
кейін жазған. Ал «Ғабидоллаға» деген өлең өсе келе асқынып, 
үлкен пасықтық дертіне айналатын, жас адамның бойындағы 
кінаратты көргендегі әсермен жазылған. Мұнда әлгілерге қоса, 
жас жігіттің бойынан біліне бастаған күншілдік пен іштарлық 
нышаны да нысанаға алынады.

Ал «Абыралыға» деген өлеңінде Абайдың көп өлеңдерінде 
сыналған надандық жаңа бір қырынан жазғырылады. Әдетте 
ақын надандықты ғылым-білімнің жауы ретінде әшкерелейтін. 
Сөйтсек, оның түрі мен түсі әр алуан болады екен. Бұл жер-
де арасында пірадарсып, ораза-намазда жұрттың алдын бермей 
жүрген діндар адамның ең болмаса дұға сөздерін дұрыс айта 
алмайтын (мағынасын былай қойғанда, – А.Т.) пұшаймандығы 
сықақ етіледі [7]. 



116

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Бұл өлеңдерде ақынның қаламына ілініп отырған – негізінен 
Абайдың өз тұстастары, ел ішінде әжептәуір ықпалды сана-
лып жүрген белгілі адамдар. Жұрт арасында жалған беделге ие 
болып, елді адастырып жүргендері бұрын да болған, қазір де 
көбеймесе, азайған жоқ. 

Ал енді бір пара өлеңдерде елге көп зияны тимейтін, 
әркімнің өз мінезінің ерекшелігі болып көрінетін жағымсыз 
қылықтарды да жеңіл түрде  сынайды. Ол бірде ескі ауыл-
да жиі кездесетін бақай есеп қараулықты («Келіп ем кім екен 
деп түйе қуған»), арын сатқан сұрамшақтықты («Назарға»), 
үй ішіне қарамай ел кезіп жүретін қыдырымпаздықты («Қара 
қатынға», «Баймағамбетке»), шаруаға қырсыз бойкүйездікті  
(«Дүйсенқұлға») сынаса, енді бірде үй ішілік өмірдің келең-
сіздігін, салақ әйел мен томырық мінез еркекті («Қатыны 
мен Масақбай»), мораль мәселесіндегі ұстанымсыздықты 
(«Шәріпке»), жеке мінездегі жасандылықты (Көкбайға арна-ған 
екі өлең) тілге тиек етеді [8].

Ойымызды қорыта айтсақ, түрік әлемінің танымал тұлғасы 
Абай шығармашылығы, қазіргі қазақ философия-сының да 
елеулі бөлігін құрайды. Абай шығармашылығын зерделеу 
қазақ философиясын тереңдете тану ғана емес, түрік рухани 
әлемінде игеру. Осы ретте келер ұрпақ үшін Абайдың этикалық-
адамгершілікті ілімінің танымдық та, тағылымдық та мәні зор. 

Әдебиеттер

1. Зия Көкалып. Түркішілдік негіздері. – Алматы, 2000 ж. 
2. Ұлт тәуелсіздігі және қазақ философиясы. – Алматы, 2010 ж.
3. Әл-Фараби. Философиялық трактаттар. – Алматы, 1973 ж.
4. Әуезов М. Абай Құнанбаев. Мақалар мен зерттеулер. – Алма-

ты, 1967 ж.
5. Әл-Фараби. Әлеуметтік-этикалық трактаттар. – Алматы, 1975 ж.
6. Абай. 2 – томдық шығармалар жинағы. 1-ші том. – Алматы, 

2005 ж. 
7. Қараңыз: Абай Құнанбаев. – Алматы, 1995 ж.
8. Бұл да сонда.



117

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ҚАЗАҚ ТАРИХЫН ЗЕРТТЕУДЕГІ ШЕЖІРЕЛІК ДӘСТҮР*

САТЕРШИНОВ Бақытжан Меңлібекұлы
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану

институтының бас ғылыми қызметкері,
философия ғылымдарының докторы, профессор

Еліміз бен жерімізде болып өткен тарихи үдерістерді 
қайта қалпына келтіруде жазба деректермен қатар, ата-
бабаларымыздың қолданған тарихи білімін де, ауызекі тари-
хи дәстүр мен шежірені де пайдалану мәселесі бүгінгі күннің 
ғылымындағы өзекті мәселе. Халқымыздың ауызша мәдениеті, 
тарихи санасы мен қазақ тарихнамасындағы шежірелік дәстүр 
мәселелері өзінің кешенді түрде зерттелуін күтіп жатқан тың 
тақырыптардың бірі. 

Өзінің бастауын ежелгі заманның аңыз-әпсаналарынан, 
әйгілі «Моңғолдың құпия шежіресінен», Рашид-ад-Дин, ибн-
Халдун, Бабыр, Мұхаммед Хайдар Дулат, Ұлықбек, Әбілғазы, 
Қадырғали Қосымұлы, Өтеміс-қажы шежірелерінен алып, 
Ш. Уәлихановтың, И. Халфиннің, Абай мен Шәкәрімнің, 
Қ. Халид пен М.Ж. Көпейұлының, Н. Наушабайұлы мен                                          
М. Тынышбайұлының еңбектерінде жалғасын тапқан бұл ше-
жірелік дәстүр кеңестік дәуірде «ескіліктің зиянды қалдығы» 
ретінде тоқтап қалды. Бірақ бұл кезеңнің өзінде Ә. Марғұлан, 
С. Аманжолов, М. Ақынжанов, Х. Арғынбаев, М. Мұқанов сын-
ды зерттеушілердің осы тақырыпқа қалам тартқанын атап өту 
керек. Шежіреге қатысты мәліметтердің ғылыми айналымға 
енуінің өзіндік кезеңдерін бөліп көрсетуге болады, енді осыған 
және оның типологиясына кеңірек тоқталсақ. 

Шежірелік дәстүрге байланысты тарихнама желісі үш 
кезеңнен құралады: ХVІIІ ғасырдағы авторлардың еңбектері; 
ХІХ ғасыр мен ХХ ғасырдың алғашқы ширегіндегі зерттеу-

* «Мақала №AP09252975 «Дәстүр мен жаңашылдықтың діни қырлары: өткені, 
бүгіні мен болашағы» ғылыми жоба аясында әзірленді.



118

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

лер және үшінші кезең – кеңестік және посткеңестік та-
рихнамалық ізденіс тәжірибелері. Сондай-ақ шежірелер тура-
лы жазылған еңбектерді ішкі мазмұны мен жазу стиліне орай 
да жіктеп айтуға болады. Негізгі мән-мағынасы тұрғысынан 
олар ғылыми-танымдық (зерттеушілік), әдеби-фолькорлық 
(көркемдік, даналық сипаты); өлкетану-публицистикалық (пікір 
айту, көпшілікке таныту) сияқты үш түрлі жағымен үш бағытта 
дамыды. Кәсіби тарихшылардың қатарын шежірелік деректі 
қолдануына орай шығыстану, археология, этнография, тарихна-
ма мен деректану, тарихтың ішкі салаларына бөліп қарастырған 
дұрыс.

XVIII–ХІХ ғғ. өлкетану, түркі халықтарының тарихы, эт-
нографиясы мен лингвистикасына байланысты деректерді 
жинақтау ісі қарқынды болды. Бұл дәуірде этнографиялық 
мағлұматтарды қолға түсіру мақсатымен даярланған көптеген 
ғылыми экспедиция мүшелеріне айналған ғалымдар өз ынта-
лылығын танытты, жан-жақты ізденіп, ғылыми мәнді де-
ген мәліметтерді тіркеп жазды. Нәтижесінде қазақ, башқұрт, 
қырғыздардың этнографиясына байланысты жиналған ғылыми 
мұра молынан жинақталды. Аты әйгілі А. Левшин, В. Вельями-
нов-Зернов, Н. Аристов, А. Харузин, В. Радлов, Н. Остроумов, 
А. Нестеров және т.б. белгілі ғалымдар [1 - 5] өз еңбектерінде 
шежіре мәліметтерін қазақтың этноқұрамын құрастыруға 
қолданған. 

«Тарихи шежірелерге патша үкіметі саяси мән беріп, 
жергілікті орындардан жинатып отырған, – деп жазды                                                                                                
Ә. Марғұлан [6, 231-232 бб.]. Ресейдің қазақ даласын 
біртіндеп жаулап алуы, жергілікті халықтың әдет-ғұрпын 
зерттеу патшалық Ресей үшін мынадай мүдделерге жауап 
берді: орыстардың сауда айналымының күшеюі; басып алған 
жерлердің табиғи ресурстарын пайдалану; жаулап алған терри-
торияны Еуропа мен Азия арасындағы транзит ретінде пайда-
лану; орыстардың мануфактуралық өнімдерін өткізу рыногын 
дамыту; коммуникациялық байланыстарды дамыту; пересе-



119

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

лендер үшін жер беру; түптеп келгенде отаршылдық саясатын 
жүргізу. 

Ш. Уәлиханов, Г. Потанин, Ә. Диваев, Н. Гродеков, И. Шан-
гин [7-10] сияқты шежіре жинаған ғалымдардың топтамалары 
архивте сақталған. ХІХ ғ. соңы мен ХХ ғ. басында еңбек ет-
кен Ә. Диваев (1856–1933) қазақ халқының фольклор үлгілерін 
мол жинап, шежіре мәліметін халықтың этникалық тарихын 
зерделеуге көп қолданған. Тарихи фольклор деректеріне ав-
торлар тең көзқараста болмағанымен, тереңойлы ғалымдар 
бұл мәліметтерді айналып өте алмады. Шежірелерді зерттеу-
де әдіснамалық жетекшілікке алып, пікірлеріне сүйенетіндей 
біршама ғылыми мақалалар мен салмақты монографиялар 
кейінірек жарық көрді. Бұлардың қатарына ХХ ғасырдың 
алғашқы ширегіндегі қазақтың ағартушы-ғалымдары                                 
Ә. Бөкейхан, М. Дулатұлы, А. Байтұрсын [11-13] жазған 
еңбектерін жатқызсақ, кеңестік кезеңде Ә. Х. Марғұлан,                                                                                                                      
Х. Арғынбаев, М.С. Мұқанов, В. Востров сияқты кәсіби тарих-
шылар [14-15] шежіре деректерін этнография, этникалық тарих 
тұрғысынан зерттеп жазған. 

ХІХ ғасырда «Қазақ шежіресі» атты мағынасы терең 
ғылыми мақала жазған ірі ғалым Ш. Уәлихановтың еңбегі 
елеулі. Шоқан бұл деректерді өзі ғана жинап қоймай, сол кездегі 
қазақ ортасындағы көзі ашық, сауатты, қайраткер адамдарға да 
аманат қылды. Кейін бүл мұралар Г. Потаниннің кітаптарында 
жарияланған. Ә. Бөкейханның төрелер шежіресіне қатысты жи-
нақтаған генеалогиялық мәліметтері бүгінгі күні де өзектілігі 
мен ғылыми-қолданбалы мағынасын жоғалтпаған. Қазақ 
өткенін баяндайтын деректерді жариялаған М. Тынышпа-
ев, өз еңбегінде қазақ руларының жүйесі, шығу тегі, ата-тек 
кестелері мен халық саны туралы мәліметтер келтірген. Оның 
ізденістеріне А. Харузин,   Н. Аристов, В. Бартольдтің еңбектері 
қатты әсер еткен. Орыстың шығыстанушы ғалымдарымен 
жақын таныса отырып, М. Тынышпаев бұл еңбекте олардың 
зерттеу әдістерінен көп тәлім алған. 



120

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Қазақстандағы тарихи деректану ориенталистикамен тығыз 
байланыста дамудың өзіндік ішкі объективтік себептері бар екені 
белгілі. Бұрынғы ресейлік ғалымдардың ішінде шығыстық та-
рихи шығармалардың мәндік мәселелерімен ерекше ден қойып 
айналысқандар қатарында И. Березин, Г. Грумм-Гржимайло,         
Н. Веселовский, А. Самойлович, Н. Катанов, Г. Вамбери 
сияқты зерттеушілер болды. Деректануда ізденуде мұны ескер-
мей өтуге болмайды. Ресейлік шығыстанушылардың ішінде 
Орталық Азияның тарихнамалық дәстүрін терең зерттеген 
ғалымдар көп. Орта Азиядағы ортағасырлық шығармалардың 
мәліметтерін қытай деректемелерімен алғашқы салыстырулар 
жасап зерттеген Н. Бичурин болды. Оның ізімен еңбек еткен си-
нолог ғалымдар Н. Кюнер, В. Таскин сияқты ғалымдар өнімді 
еңбек етті. Әбілғазы баһадүр ханның «Шаджара-йи түркі» 
еңбегіне ерекше зерттеп, үлкен баға бергендердің бірі А. Коно-
нов болды. Араб деректеріндегі түркілер туралы деректер тура-
лы зерттегендердің бірі А. Зайончковский, ал шығыс деректері 
негізінде Моғолстанның қазақ пен өзбек қарым-қатынастары 
туралы зерттеулерді жүргізген ғалымдардың бірі О. Акимуш-
кин еді [16-26]. 

Тарихи мазмұн тұрғысынан шежірелердің деректеріне аса 
зор көңіл бөлген Ә. Марғұлан (Мұхаммед-Хайдар – қазақтың 
тұңғыш тарихшысы // Әдебиет және искусство. – 1941. – № 4) 
мен Е. Бекмаханов (Казахстан в 20-40 годы XIX века. – А., 1947),                                                                                                                                    
М. Вяткиндердің (Батыр Срым. – А., 1998) есімдері алдыңғы 
қатарда тұр. Ерте және ортағасыр дәуірі тарихына қатысты 
қазақтың шежіресін қолдану нәтижелігін дәлелдеген ғалымдар 
осылар. Е. Бекмаханов өз зерттеулерінде қазақтың қария сөзін 
қолдану қажеттілігін дәлелдеп, қазақы тарихи деректерді 
қолданса, М. Вяткин тарихи-шежірелік деректерді Сырым ба-
тыр қозғалысын қарастыруға пайдаланды.

Қазақстандағы шығыстанушылық зерттеулер ХІХ 
ғасырдағы Ш. Уәлиханов еңбектерінен бастау алып, ХХ 
ғасырда жақсы дамыды. Ғылым үшін үлкен жетістіктің бірі     



121

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

С. Ибрагимов, Н. Мингулов, К. Пищулина, В. Юдин тәрізді бір 
топ қазақстандық ғалымдардың үлкен еңбегімен байланысты 
[27]. Олар дайындаған қазақ хандығы дәуіріне қатысты дерек 
үзінділерінің жинағы орыс тіліне аударылған 17 құнды тарихи-
деректік құжатты қамтыды. Жалпы, шежірелердің тарих, де-
ректану және тарихнама пәндеріне орай зерттеудегі орны ту-
ралы тиянақты айтып кеткен М. Әбусейітова [28], Н. Әлімбай,                                                                                      
Н. Базылхан [29], Т. Бейсембиев [30], Ю. Зуев [31], З. Қинаятұлы 
[32], М. Қойгелдиев [33], Т. Омарбеков, Х. Ғаб-жалелов [34], 
Т. Султанов [35] және т.б. зерттеушілер болды. Парсы және 
түркі тілінде жазылған тарихи туындыларына шолу, олардың 
деректік маңыздылы, мәліметтердің кеңінен қолданылуы В. 
Юдин, Т. Бейсембиев, М. Әбусейітова еңбектерінде берілген. 
Шежірелік дәстүрді жалғастырушы ХІХ ғасырдағы қазақ тарих-
шылары терең мұсылмандық білімі бар, ислам қағидаларына 
жетік болған. Сондықтан шежірелік деректер негізінен мұ-
сылмандық әдеп, исламдық мәдениет құндылықтары мен дала 
әдеті тұрғысынан жазылған. Мұның өзі шежірелік таным-
ды ұғынуда бір жағынан теологиялық зерттеулерге сүйенуді 
қажет етеді. Орталық Азияның тарихнамалық дәстүрін, тарихи 
деректерін осы сипатта зерттеу тәжірибесі А.Қ. Муминовтың 
зерттеулерінде орын алады [36].

Қазақ халқының этногенез мәселесін қарастырған М. Ақын-
жанов (Қазақтың тегі туралы. – А., 1957) еңбектерінде ерте 
және ортағасырлық тарихтағы ескі рулардың, халықтардың, 
қазақтың шығу тегіне қатысы туралы айтылады. Қытай, манч-
жур және моңғол деректерін зерттеп, аударып жеткізіп отырған 
Б. Еженханұлы, Ж. Ошан, С. Сұңғатай, Н. Базылхан, З. Хина-
ят, Қ. Мұхамадиұлы, А. Тойшанұлы, Д. Қатран, Б. Хинаят және 
т.б. ғалымдар дайындаған материалдар қазақтың шежірелік 
деректерін зерттеуге берері мол. Шежірелік басылымдарға орай 
аударма мен мәтіндік транскрипциядағы кемшіліктер туралы 
біраз зерттеу мақалаларында айтылған. Кейде шежіре деректері, 
тарихи фольклор мәліметтері деректік сараптамасыз айналымға 



122

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

енгізілетіні байқалады. Бірқатар еңбектер шежіре мәліметтерін 
этнография пәні тұрғысынан этникалық территория, халықтың 
шығу тегі, этноәлеуметтік, рулық құрылымы мәселелерін қарас-
тыруда қолданылған. Бұл ізденістер Х. Арғынбаев, М. Мұқанов, 
В. Востров, Н. Әлімбай, Ж. Артықбаев, М. Жакин және т.б. 
ғалымдардың еңбектерінде жасалған. 

Түркітекті басқа халықтардың шежірелерінен дерек ретінде 
зертеу тәжірибесін қолдануға лайық қырғыз, татар және 
башқұрт, қарақалпақ, өзбек шежірелеріне қатысты басылымдар 
бар. 

Қазақстанның тәуелсіздікке қол жеткізуімен ұлттық тарих-
ты жаңғырту мен ата-текті түгендеу үрдісіне орай, шежірешіл-
дік құбылысы орын алды. Ауызша тарихты ғылыми дәлдікпен, 
азаматтық тарихпен байланыстыру ұмтылыстарымен қатар, өзі-
нің тегін ұлықтауды мақсат тұтып, рушылдықтың, жүзшілдіктің 
жетегінде кеткендер де болды. Дегенмен, тарихи сананы жан-
дандырудағы шежіре-тарихтың маңызын түсініп, оны терең 
зерттеумен айналысқан ғалымдар мен ғылыми орталықтардың 
еңбегін бағалай білген жөн. Мысалы, Тарих және этноло-
гия институты, Шығыстану институты, Номадизм институты 
сияқты мемлекеттік мекемелерді айтпағанның өзінде, белгілі 
кәсіпкер Х. Ғабжалиловтың демеушілігімен ашылып, таны-
мал тарихшы Талас Омарбековтың жетекшілігімен қызмет 
етіп отырған мемлекеттік емес «Алаш» тарихи зерттеулер 
орталығының қазақтың бүкіл ру-тайпалық құрамын саяси та-
рихпен байланыста таратып, тыңғылықты зерттеулер жүргізіп 
келе жатқанын лайықты бағалау керек. Сондай-ақ, шежіренің 
келелі мәселелерін көтерген Әбдуәли Хайдар [37] мен Ақселеу 
Сейдімбектің де [38] көлемді де, салмақты еңбектерін атап 
өткен жөн.

Қазақ шежірелерін тарихи дерек ретінде арнайы зерттеген 
білікті маман Махсат Алпысбесұлы шежіренің мынадай жалпы 
белгілерін атап өтеді: 1) шежіре деректері нақты қалыптасқан 
генеалогиялық дәстүр белгілерін көрсетеді; 2) генеалогиялық 



123

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

дәстүр ауызша және жазбаша дайындалған екі формасы болған; 
3) шежіре белгілі бір жасаушы субъект тарапынан түзілген; 
4) шежірелік генеалогия мамзұнында ақиқатты, кейде ойдан 
құрастырылған элементтер қатар сақталған; 5) шежіредегі та-
рихи генеалогияның жасалу ұстындары әлем халықтарының 
дәстүріне ұқсас; 6) қазақтың рулары мен тайпаларының 
құрылымдары белгілі дәрежеде дәстүрлі қоғамның әлеу-
меттік-саяси моделі іспетті болған. Осыған орай қазақ 
генеалогияларының деректері әлеуметтік байланыстардың 
терең сырын түсініп, шындығында қазақтың тарихи этникалық 
тұтастығын анықтауға негіз болады. Қазақ халқы ұлт (ұлыс, 
халық, мемлекет, хандықтар) болып, қазіргі қазақ халқын 
құрап тұрған үш жүз ішіндегі барлық ру-тайпалардың өзара 
бір атадан, руға, тайпаға, жүз-ұлысқа бірігіп, одақтасып, өзара 
ынтымақтылықпен (құдандалы, жекжат, сарысүйек т.т. болып) 
бейбіт түрде ұйымдасып тұтас ел, ұлт, хандық құрды, мұны 
шежіре деректері нақты айғақтайды [39, 27 б.].

Шежірелерге деген қазіргі қазақтың талпынысы, оны итер-
мелейтін ішкі күші – тұлғалық сана. Қазіргі заманның адамда-
ры да дәл бұрынғыдай тарихи білімге құштар. Өйткені тарихи 
білім қоғамдық сананың негізгі құраушы компоненті. Қоғамдық 
санада үзіліссіз жалғасатын кез-келген білімнің түрі ең алды-
мен тарихи білім жүйесіне байланады.

 Қорыта айтқанда, тарих сана – бұл алдыңғы буынның жүріп 
өткен жолы сақталатын кейінгі ұрпақтың әлеуметтік-мәдени 
жады. Тарихи жады немесе әлеуметтік-мәдени ес неғұрлым 
терең болған сайын адам да, тұтастай алғанда қоғам да ру-
хани бай болатыны жоғарыда айтылды. Бүгінгіні түсіну мен 
болашақты болжау үшін қазіргі адамның алдыңғы буынның 
жинақтаған әлеуметтік-мәдени тәжірибесіне тереңірек ен-
деген сайын оның өмірлік және азаматтық ұстанымы да 
айқындала түседі. Бұл тұрғыдан алғанда, қазақтың философи-
ясы мен қазақтың тарихына қатысты ғылыми жұмыстардың, 
зерттеулердің, мақалалардың көбейе түскені еш артық етпейді. 



124

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Әсіресе, буыны бекіп, қата қоймаған тәуелсіз мемлекетіміздің 
жас азаматтарының бойында отансүйгіштік қасиеттерді егу мен 
ойында тарихи сананы қалыптастыру барысында оқулықтар 
мен оқу құралдары көбірек жазылуы керек. Бабаларымыздың 
қалдырған әлеуметтік-адамгершілік үлгідегі өсиеттері мен ру-
хани мұрасын терең насихаттап, қалың көпшіліктің игілігіне 
жарату қажет. Бұл жас ұрпақты ізгілікке, жүрек пен жанның 
тазалығына, білімділікке, имандылыққа, адамгершілікке, 
парасаттылыққа, әсемдік пен әдептілікке тәрбиелеп, тұлғалық 
қасиеттер қалыптастыруға өзіндік үлесін қосады, қоғамды 
зиялылыққа үндейді. 

Қазақтың ауызша тарихы немесе шежіре түптеп келген-
де, әрбір тұлғаның, әрбір ұлт пен ұлыстың басқаға танылуы 
үшін, өзіндік бірегейлігі (самоидентификация) үшін өзіне тән 
даралығы болатынын түсінбей, түбірсіз маргиналдыққа әкелетін 
дүбәра ойлаудан арылып, ұлттың табиғи төлтумалылығының 
діңгегін құрайтын тарихи өзіндік сананың сауығына оң ықпалын 
тигізеді.

Әдебиеттер

1-5 Левшин А.И. Описание киргиз-казачьих, или киргиз-кайсац-
ких, орд и степей. – Алматы: Санат, 1996. – 656 с.; 

1-6 Вельяминов-Зернов В. Исследования о касимовских царях 
и царевичах. // СПб.: Живая старина, 1864. – Ч.2. – 498 с.; Аристов 
Н. Заметки об этническом составе тюркских племен и народностей и 
сведения об их численности // Живая старина. – 1896. – Вып. 3-4. – С. 
277–456; Аристов Н. Опыт выяснения этнического состава киргиз-ка-
заков Большой Орды и каракиргизов // Живая старина. – СПб. – 1896; 
Аристов Н. Общее описание Западного Туркестана // Туркестанские 
ведомости. – 1889. – № 40; Аристов Н. Западный Туркестан в VII сто-
летий по описанию китайского путешественника // Туркестанские ве-
домости. – 1889. – № 38, 39.;  Харузин Н. К вопросу о происхождении 
киргизского народа // Этнографическое обозрение. – 1895. - № 3. – Кн. 
XXVI. – С. 49-92.; Радлов В. Образцы народной литературы тюркских 
племен. Киргизские наречия. – СПб., 1870. – Ч. ІІІ. – 712 с. 



125

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

6 Марғұлан Ә. Шежіре. Қазақ шежіресі // Қазақ совет энциклопе-
диясы. –1978. – Т.12. – 595 б. 

7-10 Потанин Г. Очерки Северо-Западной Монголии. – СПб., 
1881. – Вып. 1. – С. 7-8.; Диваев Ә. Шежіре // ҚР БҒМ ОҒК. – № 
1289 бума. 1941 ж. – 3 б.; Гродеков Н. Киргизы и каракиргизы Сыр-
Дарьинской области. Юридический быт. Ташкент, 1889. – Т.1. – 205 с.;   
Шангин И. Дневные записки путешествия в степи киргиз-кайсаков 
Средней Орды 1816 г. // В кн.: Астана. История столицы и края XIV-
XIX вв. – Астана: Аударма, 2006. – 292 с.

11-13 Бөкейхан Ә. Таңдамалы. – Алматы: Қаз. энциклопедиясы, 
1995. – 478 б.;  Дулатұлы М. Қазақ-қырғыздың аты, тегі туралы // 
Шолпан. 1923. – № 3-5; Дулатұлы М. Қазақ-қырғыз тарихы туралы // 
Қазақ ордасы. – 2003. – № 5-6.;  Байтұрсынұлы А. Ақ жол: Өлеңдер 
мен тәржімелер, публицистикалық мақалалар және әдеби зерттеу. – 
Алматы: Жалын, 1991. – 340 б. 

14-15 Муканов М. Из исторического прошлого: (родословная пле-
мен керей и уак). – Алматы: Қазақстан, 1998. – 160 б.;  Арғынбаев Х., 
Мұқанов М., Востров В. Қазақ шежіресі хақында. – Алматы: Атамұра, 
2000. – 464 б.  

16-26 Березин И.Н. Библиотека восточных историков. – Казань, 
1854. – Т.2. Ч.1.; Его же: Татарский летописец, современник Бориса 
Федоровича Годунова // «Москвитянин». – 1854. – № 24. – Кн. 2. – С. 
543-554; Грумм-Гржимайло Г. Е. Западная Монголия и Урянхайский 
край. Исторический очерк этих стран в связи с историей Средней Азии. – 
Л., 1926. – Т. 2. – 898 с.;  Веселовский Н. Киргизский рассказ о русских 
завоеваниях в Туркестанском крае. – СПб, 1894. – 95 с.;  Самойлович 
А. Хивинская сатира на казак-киргизов. – СПб, 1910. – 87 с.; Вамбери 
А. Очерки Средней Азии. – М., 1868. – 124 с.;  Бичурин Н. Собрание 
сведений о народах, обитавших в Средней Азии в древние времена. 
– А., 1998. – Т.1. – 390 с.;  Кюнер Н. Введение в общую историю на-
родов Центральной и Восточной Азии с древних времен до начала 
сложения их с новыми европейскими народами. – Владивосток, 1921. 
– 168 с.; Таскин В.С. Материалы по истории сюнну (по китайским ис-
точникам). – М., 1968. – Вып. 1. – 283 с.;  Кононов А. Н. Родословная 
туркмен. Сочинение Абу-л-Гази, хана Хивинского. – М.-Л.: Изд. АН 
СССР, 1958. – 105 с.; Зайончковский А. Старейшие арабские хадисы о 
тюрках (VIII-XI вв.) // Тюркологический сборник. – М., 1966. – 276 с.;  
Акимушкин О. К вопросу о внешнеполитических связях Могольского 



126

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

государства с узбеками и казахми в 30-х гг. XVI в. – 80-х гг. XVII вв. // 
Палестинский сборник. – 1970. – Вып. 21. (84).

27 Материалы по истории казахских ханств XV - XVIII вв /С. 
Ибрагимов, Н. Мингулов, К. Пищулина, В. Юдин. – Аламаты: Наука, 
1969. – 652 б.

28 Абусеитова М. Казахское ханство во второй половине XVI в. – 
Алматы: Наука, 1985. – 245 с.

29 Әлімбай Н., Бәзілхан Н. «Қарасай ибн Көшек ибн Айдар Бай-
сал ибн Түкті ибн Жәдікке» арналған екі қолжазба бойтұмар-шежіре 
туралы. // Орталық музей еңбектері: музей ісі, тарих, этнология, фоль-
клортану, антропология, деректану, нумизматика. – А., 2004. – 307-
330 бб.

30 Бейсембиев Т. «Та’рих-и Шахрухи» как исторический источ-
ник. – Алматы: Гылым, 1987. – 200 с. 

31 Зуев Ю. «Джами‘ ат-Таварих» Рашид ад-Дина как источник по 
ранней истории джалаиров // Письменные памятники Востока. Исто-
рико-филологические исследования. – М.: Наука, 1972. – С. 191-211.

32 Қинаятұлы З. Моңғол үстіртін мекен еткен соңғы түркі тайпа-
лары: ІХ-ХІІ ғасыр. – Астана: Елорда, 2001. – 208 б.

33 Қойгелдиев М. Қ. Қосымұлының «Жылнамалар жинағы» 
мәдениет ескерткіші және тарихи дерек ретінде. // Вопросы истории 
и историографии культуры Казахстана. – Алматы: Гылым, 1988. – С. 
204-215. 

34 Омарбеков Т., Ғабжалелов Х. ХХ ғ. 20-30 жылдарындағы қазақ 
зиялыларының қазақ шежіресіне көзқарасы // Қазақ шежірелері және 
ұлттық таным мәселелері. – Алматы: ҚР БҒМ ОҒК, 2005. – 110-114 бб. 

35 Султанов Т. Поднятые на белой кошме. Потомки Чингиз-хана. 
– Алматы: Дайк-Пресс, 2001. – 276 с. 

36 Муминов А. Ислам в Центральной Азии: особенности в ко-
чевой среде // В кн.: Урбанизация и номадизм в Центральной Азии: 
история и проблемы. – А., 2004. – С. 108-116.

37 Қайдар Ә. Қаңлы (тарихи шежіре). – А.: «Дайк-Пресс», 2004. 
– 610 б.

38 Сейдімбек А. Қазақтың ауызша тарихы: Зерттеу. – Астана: Фо-
лиант, 2008. – 728 б.

39 Алпысбес М.А. Қазақ шежірелері – тарихи дерек ретінде. Та-
рих ғыл. докт. дисс. авторефераты. – А., 2007.



127

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ҚАЗАҚ ФИЛОСОФИЯСЫНЫҢ ТАРИХИ ИММАНЕНТТІ 
ӘЛЕУЕТІНІҢ ПАЙЫМДАЛУЫ*

НҰРМҰРАТОВ Серік Есентайұлы, 
ҚР БҒМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 

институты директорының орынбасары, 
философия ғылымдарының докторы, профессор;

КАРИБАЕВ Олжас Омарұлы,
Абай атындағы Қазақ ұлттық педагогикалық

университеті, саясаттану және әлеуметтік-философиялық 
пәндер кафедрасының оқытушысы, 
гуманитарлық ғылымдар магистрі 

Адамзат өмірінің барлық кезеңдерінде тарихи мұраға, оның 
ішкі әлеуетіне  деген көзқарас бірқалыпты болмағаны белгілі. 
Қоғам дамуымен бірге құндылықтық басымдылықтар да өзге-
ріп отырды. Дегенмен, адам болмысының мәні тұрақты және 
маңызды болғандықтан ең жоғарғы рухани құндылықтар транс-
тарихи, яғни ғасырлар сабақтастығына сәйкес келетін сипатта 
болады. Міне солардың қатарына этикалық құндылықтарды 
жатқызамыз. Әрине, әлеуметтік дүниеде сол этикалық құн-
дылықтардың өзінде үнемі жаңғыру болып отырады. Бұл өз-
герістер табиғи пен қоғамдағы эволюцияның көрінісі ретінде 
күні бүгінге дейін жүріп жатыр. Қоғамдық және тарихи про-
цестерге жайдақ эволюционистік көзқарас сыңаржақты болар 
еді. Қауымдастық мәдени өткенімен үнемі бірге болмаса да, 
оның кейбір ұшқыны әрбір адамзат болмысының қажетті бөлігі 
болып өмір сүріп отыратынын мойындаймыз. Кейде өмірдегі 
құбылыстарға түбегейлі жаңғыруды қажет етеді. Бүкіл бұрын-
соңды жинақталған тарихи өткеннің барлығының мәнінің 

* Мақала №АР08856541 «Қазақстан дамуының қазіргі жаңғыру кезеңіндегі 
қазақ халқының философиялық-поэтикалық мұрасының рухани-мәдени әлеуеті» 
ғылыми жобасы ауқымында жарияланды



128

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

өзіндік сипаты бар. Мәселе, сол өткенді қалай жандандыра ала-
мыз, қалай оған түсіндірмелер бере аламыз. Демек, өткеннің  
өлі және пайдасыз жүк болып қалмауы маңызды, бізге, біздің 
өмірімізге терең астарлап келіп ендеген өткеннің жәдігерлері 
ғажайып бейнедей заманауи мәдени әлемге қайтып оралып оты-
рады. Сондықтан, «Наурыз» сияқты ежелгі мейрамды әр жыл 
сайын қуана тойлаймыз. Мерекенің арқысында біз бір-бірімізге 
ыстық ықыласымызды, ақ нитімізді білдіруге асығамыз. 

Адамның мәдени болмысы өзі туып-өскен, тәрбиелен-
ген мәдениеттің болмысына байланысты толысады. Ата-
бабаларымыздың бізге қалдырған мұралары тек қана 
жетістіктерден тұрмайды, оларда жеңілістер түрінді де береді. 
Тарихи оқиғалардың алмасуынын тарихи процесс деп алатын 
болсақ, онда осы үдерісте жоғары шарықтаулар мен құлдыраулар 
болатыны айқын («Мен – қазақпын, мың өліп, мың тірілген» 
деп жырлаған ақын Ж. Молдағалиев). Қоғамның даму және 
өзгеру диалектикасын мойындау арқылы дүниенің барлығының 
қозғалыс пен өзара байланыс заңдылығына бағынатындығын 
мойындаймыз. Біздің де әлеуметтік өміріміз бен рухани өміріміз 
де үздіксіз қозғалыста болады. Қиыншылық болған кезеңдерде 
біз ойланамыз, толғанамыз, келесі дамуға қайратымызды жия-
мыз. 

Еліміз тәуелсіздіктің арқасында өткенімізді жаңаша 
меңгеріп, қабылдап, түсініп, өзіміздің тарихи, рухани, 
мәдени байлықтарымызды өзектендіріп жатырмыз. База-лық 
құндылықтардың берік іргетасына сүйене отырып игеретін, 
бүкіл әлемдік өркениетте лайықты орнымызды алатын сәт 
туғаны белгілі. Жалпы адамзаттың өркениет қазынасына өз 
үлестерін қосқан халықтардың мәдени және ғылыми мұраларын 
зерттеу – ғасырлар тереңінде өздерінің ізгі ойларын ұсынған 
ұлы адамдарың есімдерін ғана емес, әр ұлттың өзіне тән бай 
мәдениетін де көрсетеді. Басқа әлем халықтары сияқты қазақтар 
да бай, дамыған мәдени-ғылыми философиялық ойлары бар 
халық. Мұндай халық әлемдік мәдениеттен, оның прогресінен 



129

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

тыс қалмауы тиіс. Міне, сондықтан тарихи құндылықтарға, 
дәстүрлерге, тарихи тұлғаларымыздың философиялық жүйе-
леріне сыни талдаудың маңыздылығы жоғары. «Сыни талдау» 
деген «әсіре сыншылдық» немесе нигилистік қатынас емес.

Қазіргі елімізде бірегей ұлттық біртұтастықты қалып-
тастыру процесі құндылықтық өмірмәнділік бағдарлармен 
жаңғырып отырады және қазақ халқының бай рухани мұрасын 
игерудің маңызы артуда. Әлем мен адамды қабылдаудың 
біртұтастығы, әлеуметтің құндылықтық бірлігі, мейірімділік 
пен әділеттіліктің рухани-адамгершіліктік басымдылықтары, 
төзімділік пен ізгі ниеттіліктің ерекше түрлері – Ұлы Даланың 
барлық осындай сабақтарын қазақ философиясы өзінің бойына 
толықтай сіңірді. 

Заманауи кезеңде «Қазақ философиясы» термині ақы-
рындап философиялық лексиконға кірді және бұл бағыт-
тағы зерттеулер қазақ ұлтының ментальдық ерекшелікте-
рін тереңірек түсіну үшін қажет. Табысты, серпінді дамушы 
қазақстандық қоғам көпшіліктің санасында қазақтардың руха-
ни құндылықтарын орнықтыру негізінде ғана құрылуы мүмкін. 
Қоғамның өзекті мәселелерін жаңаша түсінуді әзірлемелеуде, 
қалыптасқан мемлекеттің әлеуметтік-экономикалық жаңғырту 
кезеңінде жалпыұлттық құндылықтардың орнығуына күш са-
лушы ұлттық интеллигенцияның ерекше рөлін анықтайды. 
Сондықтан зайырлы және халықтың үнін естуші мемлекет ту-
ралы ерекше айтыла бастауы орынды.

Қазақтың Ұлы даласындағы ежелгі даласындағы түркі 
тілді мәдениеттің терең астарлы тарихына, мәдениетіне, руха-
ниятына байыппен үңілетін болсақ, онда әлемдік мәдениет-
ке өзіндік үлесін қосатын талай мәдени мұраның қорына тап 
боламыз. Ол туралы көптеген зерттеушілеріміз айтып кел-
ген және айта береді де деген ойдамыз (С. Ақатай [1], Н. Аю-
пов [2], Қ. Әлжан, С. Бөлекбаев, М. Бурабаев, Т. Ғабитов,                                                                    
Ә. Дербісәлі, І. Ерғалиев, Ғ. Есім, Д. Кішібеков, А. Қасабек, 
А. Қасымжанов, Ғ. Құрманғалиева, Ж. Молдабеков [3], Ә. Ны-



130

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

санбаев [4], М. Орынбеков [5], Д. Раев, А. Тайжанов және т.б.). 
Елімізде фарабитанушылар, иасаутанушылар, абайтанушылар, 
шәкәрімтанушылар шығарашылығы өрби бастағаны, ғылыми 
бағыттардың пайда бола бастағаны қуантады. Бірақ бұл жерде 
теориялық, әдіснамалық мәселелердің айқындалуы мәселесі өте 
маңызды. Атеистік дүниетаным-ды сынаумен, мұсылмандық 
құндылықтарды дәріптеумен барлық зерттеу кеңістігін шектеп 
тастауға болмайды.

Жалпы рухани құндылықтарды анықтау мәселесі қазіргі 
замандағы ең өзекті тұтастай адамзат үшін маңызды дүние. 
Әрине, рухани байлықты барынша бағалап, ғылыми зерделеп, 
келесі ұрпаққа барлық қадірін түсірмей жеткізе білу қазіргі 
заманның зерделі қоғамының тарихи міндеті. Өткен тарихи 
кезеңнің құндылықтары қазіргі кезеңге, оның адамына, неме-
се біздің болашағымызға қандай деңгейде іргетас бола алады. 
«Нендей рухани дүниені күйттеуміз керек?» деген сауалға әзірге 
толық жауап берілген жоқ. Дегенмен, адамның бойындағы 
адамгершілік негіздерін ашу, дүниеге риясыздықпен қатынас 
жасау, руханилық ұстанымдарын барлық адами қатынастардың 
бастауына қоя білу ең негізгі мәселе. Міне осылар ғана таза ру-
хани құндылықтар болары анық.

Қазіргі мемлекетіміздің осы руханилыққа толы игілікті 
істі ондаған жылдар бойы ерекше қолға алып, ғалымдардың, 
зерттеушілердің көмегімен үлкен мемлекеттік бағдарламаларды 
жүзеге асырғаны және осы әрекеттер болашақты ойлаудан 
туындаған қадамдардың қатарына жататыны анық. 2003 жыл-
дан жүзеге асырыла бастаған «Мәдени мұра», «Халық та-
рих толқынында», «Ғылыми қазына», «Рухани жаңғыру» [6], 
«Ұлы дала елі» [7] мемлекеттік бағ-дарламалары негізінен хал-
қымыздың тарихындағы рухани байлығымызды айқындауға, 
жинақтауға, жүйелеуге мүмкіндіктер берді. Бірақ болашақта 
атқарылар істер одан да көп болары анық. Ол туралы 
еліміздің президенті Қ.К. Тоқаев та өзінің баяндамаларында, 
мақалаларында айтып жүр [8].



131

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Ежелгі түркілік жазба ескерткіштері мәдениеттің біршама 
биік деңгейге көтеріле алғанынан хабардар етеді. Түркі 
мәдениеті кезеңіндегі руникалық жазулар арқылы Күлтегін 
ескерткішінің мәтініне назар аударып, қазіргі кезеңде оның 
дүниетанымдық құрылымына талдау жасауға бет бұра бас-
тадық. Бұл тарихи ескерткіш түркілік хаткерлік мәдениетінің 
нағыз рухани мұрасы. «Руникалық», яғни «құпия жазулар» де-
ген атқа ие болған ежелгі түркілердің жазулары сияқты көне 
заманның тарихи белгілері әлемнің көптеген халықтарының 
мәдениетінен табылған. Мәселен, ежелгі Германия жерінде, 
Скандинавия елдерінде осындай тарихи ескерткіштердің 
табылғаны жөнінде кейбір деректер кездеседі. Демек, олар сол 
ғасырлардың имманенті рухани келбеті екені анық. Әрине, жазба 
ескерткіштерінің әлемнің сан алуан елдерінде, өркениеттерінде 
әр түрлі формада, кейіптерде көрініс бергенін тарихи зерттеу-
лер нәтижелері көрсеткені де белгілі. Мәселен, Ежелгі Египет, 
Ежелгі Қытай және Үнді елдерінің жазба мәдениетіне назар 
аударғанына қарасақ, онда бұл мәдениеттердің әр қайсысында 
жазуды қолданудың өздеріне ғана тән сипаттағы  әр қилылықты 
байқаймыз. Жазу мәдениеті философияның рухани сала ретінде 
пайда болуына және дамуына үлкен септігін тигізді. 

Адамзат тарихының даму логикасына сәйкес түркілік 
мәдениеттің эволюциясында небір өзгерістер болғаны белгілі. 
«Түркі жазуы» – түрік хандығын кұрған Естемес, Түмен, 
Күлтегін сияқты ел басшылары 552-744 жылдары кең қолданған 
жазу. Ал, енді қазіргі тәуелсіз Қазақстан территориясының 
өзінің әр жерінде түрлі этнографиялық зерттеулер барысында  
замандастарымызға оқылуы жағынан бірталай қиындықтар 
туғызатын руникалық сипаттағы жазба ескерткіштері кездесіп 
қалатындығы жөнінде ғалымдар оқтын-оқтын ғылыми ортаға 
мәліметтер беріп тұрады [9].

Көненің мәдени мұрасын қолдана отырып рухани жаң-
ғыру өте маңызды. Руханият әлеуеті түгелімен жойылып кет-
пей, ғасырлар сабақтастығын сақтай отырып, қазіргі заманның 



132

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

мәдениетіне де жетіп отырған құндылықтардың қатарына ал-
дымен этикалық ұстанымдар жатады. Қазіргі замандағы зерт-
теу талпыныстарымыз тарих қойнауындағы бабаларымыздың 
рухани әлемін, ойлау жүйесін, әлем туралы түсініктерін, пай-
ымдауларын тереңірек біле түсу үшін, өткенге қарай отырып 
болашаққа қадам жасау үшін керек деген тұжырымға келе ала-
мыз. Мәдени мұраның қазіргі мәдениетке қажетті тұстары бір 
қарағанда тікелей байқала қоймаса да, тарихи процестің терең 
астарына үңілген адам ондағы барлық құбылыстардың өзара 
байланысын аңғарады, өзіне керегін іріктеп алады. Біз замана-
уи қазақ философиясы туралы айтқанымызда алдымен осын-
дай іріктеу, жіктемелеу жасауға қабілетті этникалық сананы 
қалыптастыру, сыни зерттеуші ғаклымдар қауымдастығын құру 
туралы айтуымыз шарт.

Түркілік мәдениеттегі тарихи жәдігерлер мен тарихи 
тұлғалардың ілімдері түркі тілдес көптеген халықтарға ортақ 
негіз бола алатындығы талас тудырмауы тиіс. Мәселен, әл-
Фараби мен Қорқыт, Қашқари мен Баласағұн үшін таластардың 
мағынасы жоқ. Оның орнына, дәстүрлі қоғамдағы әртүрлі руха-
ни қайнар көздер болған дүниелерді жарыққа шығарғанда, оны 
мәдени мұра ретінде қолданысқа енгізгенде ғана барлығымыз 
ұтамыз және үлкен Еуразя-лық кеңістікте біріге игіліктендіретін 
рухани құндылықтар жүйеленеді. Ал енді өзімшілідік пен 
дарашылдық ұстаны-мы руханияттта басымдық танытса 
халықтар арасындағы үйлесімді қатынастар да кемиді, өзара 
түсінстік азаяды. 

Әрбір халықтың өзінің этникалық генезисіне көңіл 
бөліп, оны талқылаудан өткізуге тырысуы ғылыми зерттеу-
лер тұрғысынан алғанда заңды құбылыс. Осыған байланы-
сты М.С. Орынбековтің төмендегідей  тұжырымдарына көңіл 
аударуымызға боларлықтай: «Қазақтың ата-тегінің арғы фило-
софиясынан бастап діни сенімінде, Тәңірге табынушылығында 
және сақтар, ғұндар, үйсіндер, қаңлылардың мифологиясында 
алдыңғы орынға философиялық дүниетанымдық зәру мәселе 



133

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ретінде көшпелілердің (ғұндар), малшы-егіншілердің және 
отырықшы тайпалардың тіршілік бағыттарының, жолдарының 
ара-қатынасы шығады. ... Бұның өзі көне түрік жазу мәдениеті-
нің дүниеге келуімен астасып жататындығы белгілі» [10]. Бұл 
жерде автор тарихи эволюциясымыздағы әрбір кезеңнің өзіне 
тән құндылығы, рухани әлемі болғандығын айтып отыр.

Ортақ дүниелер қатарына көптеген түркі халықтары-
ның руханиятының іргетасын қалаған шығармалар жата-
ды. Мәселен, дәстүрлі қоғамдағы ерекше мәдени мұ-раның 
қатарына «Оғызнама» жыры жатады. Ол жырдың маңыздылығы 
бірнеше түркілік халықтардың өмір тарихынан өзіндік 
келбеттегі құнды мағлұматтарды бере білгенінде. Осыған 
ұқсас жағдайды «Қорқыт ата кітабы» туралы да айтуға бо-
лады. Сырдың бойын мекен еткен Қорқыт сияқты дананың 
түркілік тілі музыка әуенімен, дәлірек айтқанда қобыз үнімен 
ғасырлардан өтіп, тарихи сабақтастық заңына бағына оты-
рып бізге жетті. Жалпы рухани шығармашылықтың өзінше 
бір керемет көрінісі өнер болатын болса, оның тілін ұғыну 
және оны мағыналық құндылығы бар мәтін ретінде қабылдай 
білу біршама биік рухани деңгейі бар халықтың ғана қолынан 
келеді. Сондықтан ІХ-ХІ ғасырлардағы музыкалық мәдениет 
ортағасырлық түркілік әлемде өзінің іргетасын барынша 
нығайта бастағанын байқаймыз. Музыканың мағынасы тек ғана 
әлемдік ырғақты сезіну ғана емес, ол сонымен қатар адамның 
бойындағы қасиетті рухты оятып, әрбір пенденің жан дүниесін 
тебірентетін құрал деңгейіне дейін көтеріле бастағанында деп 
тұжырымдауға болады [11]. 

  Жоғарыда аталған түркілік заманның шығармаларының 
екеуінен де тәңіршілдіктің сипаты мұсылманшылдықпен са-
лыстырғанда басым екенін байқаймыз. Бұл өз заманының та-
рихи ерекшелігі десе де болады. Жалпы батырлықты қастерле-
ген, дәріптеген көне заманда Жоғарыдағы Көк пен қара Жердің 
арасындағы байланыс негізінен адам арқылы жасалатындығына 
күмән болмаған және ол түркілердің дүниеге көзқарасында 



134

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

терең орын алып, бұл қатынасқа деген толық сенім көрініс беріп 
отырады. Ал, енді тотемдік ұғымдардың орын алуы, кейбір 
қасиетті хайуандардың әлі де халықтың ділінде сақталып келе 
жатқанын алғашқы түркілік шығармалардан айқын аңғарамыз. 

Қазақ халқының түркілік кезеңінде көптеген аңыздар, 
ертегілер, дастандар, батырлар жырлары қалыптаса бастайды. 
Олар нағыз халықтық дүниетанымның негізін құрап, этника-
лық дамудың даралылығын танытатын сипаттарды жасауға 
іргетас болатындай құдіретке ие бола алған еді. Әрине, бұн-
дай процестер барлық халықтардың тарихында орын алғаны 
белгілі. Дегенмен, сөз қадірін жоғары қойған халықтар үшін 
жоғарыдағы рухани байлықтың маңыздылығы өте-мөте биік 
болғанын атап өтуіміз керек. Түркілік замандағы философияға 
аса үлкен еңбек сіңірген ғұламалардың қатарына Әбу Насыр 
әл-Фарабиді жатқызамыз. Оның философиялық мұрасына ар-
налған «Мәдени мұра» бағдарламасы ауқымындағы арнаулы 
томдар бар. Сондықтан «Екінші Ұстаздың» ғаламат еңбектері 
рухани байлығымыздың сүбелі жақтарын құрайтынын есте 
ұстаймыз. Ал, енді Қазақстанның түркілік дәуірдегі террито-
риясына исламның рухани бағдар ретінде келуі үлкен оқиға 
болғаны белгілі. Бұл тұрғыдан қандай діни философиямыз 
болғанына ерекше том арналды. Әсіресе, Қожа Ахмет Иасауи 
сияқты түркілік әлемге аса зор ықпал еткен сопылық сипаттағы 
исламның өкілінің дүниетанымдық айшықтары өзінше бір 
жүйе болып табылады. Кейінгі тарихи кезеңдерде қазақ жерінде 
сопылық философия дәстүрі қалыптасты.

Ал енді философиялық ойды тек дінмен ғана байланыс-
тармай біз рухани дүниенің барлық салаларымен астасты-
ра аламыз. Әсіресе, әлемге деген қатынасты поэтикалық си-
патта жеткізу біздің халқымыздың түркілік тарихы мен одан 
кейінгі қазақтың ақын-жыраулар тарихындағы ерекшелігіміз. 
Әрине, поэзия философиядан алыс дүние емес. Бірақ олардың 
айырмасы да бар. Поэтикалық фор-мадағы философиялық 
ойдың тұжырымдалуы көбінесе терең даналық ойларды 



135

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

халықтың санасына жақындатуға ықпал етеді. Өкінішке орай, 
негізінен рационалистік, яғни ұғымдық, түсініктік пішіндегі 
философиялық жүйені ұстанған мәдениеттер мен өркениеттер 
осындай жолмен жеткізілген даналық үлгілеріне үстірт 
көзқараста болып келді. Әсіресе, Батыстық парадигмаларға 
бас иген заманда «түркілік дәуірде философиялық жүйелер 
бола қоймаған, тек әрбір ойшылдың дүниетанымының әр түрлі 
қырларын зерттеуге, айқындауға болады» деген сыңаржақты 
пікірлерге кездесіп қаламыз.

Қазіргі тарихи кезеңде Қазақстанның зияткерлік кеңіс-
тігінде қазақ философиясын зерделеу бойынша және оның 
жоғарғы мектепте дәрістелуіне инновациялық көзқарастар қа-
лыптасуда. Себебі, жаңа заман өзінің ерекшеліктерімен ғылым 
мен білім салаларына жаңа талаптар қоюда. Халықаралық 
деңгейдегі ғылымның дамуы жоғарғы біліммен биік деңгейде 
интеграцияланғаны белгілі. Ғылымдағы жаңа жетістіктер білім 
беру процесінде уақытылы ендеп, практика жүзінде қолданысын 
тауып отырады. Атақты университеттер құрылымына теориялық 
ғылымдарды зерттеу орталықтары да кіреді. Міне осыған орай 
қазақ философиясын зерттеу және қоғамның рухани жаңғыруы 
процесіне қолдану қырларын айқындау бойынша еліміздің 
алдыңғы қатарлы жоғары оқу оындары белсенді қадамдар жа-
сауы тиіс. Міне, осы өркениеттік бағытта қоғамдық санамыз-
да бұрыннан қалыптасып қалған стереотиптерді жеңіп, уни-
верситеттердегі жоғары деңгейдегі интеграциялық үдерістерді 
өрбітуге тиістіміз. Бұл дегеніңіз қазақ философиясының тарихи 
болмысына және оның рухани әлеуетіне сыни талдауға жетелеу 
деген сөз. Сондықтан осы бағытта еліміздегі ғылыми-зерттеу 
институттары жоғары оқу орындарымен бірлесе отырып әртүрлі 
рухани мәдениет үшін құндылықтық сипаттағы перспективалық 
қызметтер атқару қажет. 

Әл-Фарабидің 1150 жылдығы мен Абайдың 175 жыл-
дығын тойлау және іс-шараларды өткізу елімізде қазіргі 
кезеңде қашықтық режимде өтіп жатқаны белгілі. Дегенмен, 
осы екі қомақты да маңызды оқиғаның астарында жалпы қазақ 



136

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

халқының философиясының даналыққа рухани байлығын иге-
ру міндеті тұрғаны белгілі. Қазіргі тарихи кезеңде гуманитар-
лық ғылым саласының мамандары жоғары білім кешендерін-
де қызмет атқарып жүрген оқытушылармен шығармашылық 
ынтымақтастықта болғаны өте қажет. Міне сонда ғана сту-
дент жастарымызға сапалы білім беру мүмкіндігі ұлғаяды 
және еліміздегі жалпыұлттық бірегейліктің қалыптастыру 
процестері үйлесімді арнаға түсері анық. Елдің бірлігі тек руха-
ни біртұтастықты үгіттеген, оның маңыздылығын айқындаған 
уақытта ғана әлеуметтік болмыстың шындығына айналады. 

	   
Әдебиеттер

1. Акатай С.Н. Мировоззренческий синкретизм казахов (Истоки 
народной мысли). Выпуск 1. – Алматы, 1993. – 152 с.

2. Аюпов Н.Г., Нысанбаев Ә.Н., Габитов Т.Х. Тюркская филосо-
фия: десять вопросов и ответов. – Алматы, 2006. – 168 с.

3. Молдабеков Ж.Ж. Қазақтану: Оқу құралы. – Алматы: Қазақ 
университеті, 2003. – 459 б. 

4. Нысанбаев Ә. Қазақ философиясы. Тегеран, 2002. – 97 б. 
5. Орынбеков М.С. Қазақ философиясына кіріспе // Қазақстан 

Республикасы Ұлттық ғылым академиясының хабарлары. Қоғам-дық 
ғылымдар сериясы. 1993. № 3. 16-24 б.

6. Назарбаев Н.А. Взгляд в будущее: модернизация общественно-
го сознания // http://www.akorda.kz. 27.09.2019.

7. Назарбаев Н.А. Семь граней Великой Степи // http://www.
akorda.kz.27.09.2019.

8. Токаев К.К. Конструктивный общественный диалог – основа 
стабильности и процветания Казахстана. Послание Главы государства 
народу Казахстана // http://www.akorda.kz.21.10.2019.

9. Аманжолов А.С. История и теория древнетюркского письма. – 
Алматы, 2003. – 368 с.

10. Орынбеков М.С. Қазақ философиясына кіріспе // Қазақстан 
Республикасы Ұлттық ғылым академиясының хабарлары. Қоғам-дық 
ғылымдар сериясы. 1993. № 3. 16-24 б.

11. Қорқыт Ата кітабы. Түрік тілінен ауд. Б. Ысқақов. – Алматы: 
Жазушы, 1994. – 160 б.



137

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

АУЫЗША МӘДЕНИЕТ ҚҰНДЫЛЫҒЫ
(Тереңнен сыр шертсек)

АТАШ Берік Мұратұлы 
Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, 

философия кафедрасының қауымдастырылған профессоры, 
философия ғылымдарының докторы

Халқымыздың терең руханиятына және оның сабақтасу, 
сақталуы құндылығына көз жіберсек, оның ауызша тараған 
үлгілеріне қанығамыз. Әрине, түркі-қазақтарда да жазба 
мәдениет болған, дегенмен, олар тарихи тағдыр теперіштеріне 
орай,  жазба мәдениет сабақтастығы қатаң сақталмағандықтан 
кейбірі ұмыт болған, кейбірі әлі де өз сырын ішіне бүгіп жатыр. 
Дегенмен, тек жазба түрінде жеткен руханият қана құнды, ал ау-
ызша тараған үлгілердің құны төмен деген пікір қалыптаспауы 
тиіс. Бұл жерде ең бастысы сол туындылардың сапалық, 
тәжірибелік, өмірмәнділік, ғылыми танымдық маңызына байла-
нысты. 

Әдебиетте ауызша тараған жанрларды фольклор неме-
се халық ауыз әдебиеті деген атауға сәйкес, тұтас рухани ау-
ызша мәдениеттің барлық түрін халықтық дүниетаным деп те 
атап жүр.  Оның тамырлары фольклорды айтпағанның өзінде  
сонау тәңіршілдік сенімінен бастап, тұтас салт-дәстүрлер мен 
әдет-ғұрыптар, өмір сүрудің моральдік қағидаттары, заңдық-
құқықтық ережелермен т.б. тарихи жадымен үздіксіз сабақтасып 
келіп жатты. Әрине, біздің жобалауымыз бойынша, ұмыт бол-
май бізге келіп жеткен мұралардың жиынтығы айсбергтің 
теңіз бетіндегі көрінісі ғана сияқты болып тұрады. Ауызша 
мәдениеттің жазба мәдениетке қарағанда өзіндік ерекшеліктері 
бар, сонымен қатар, еуропоцентристік көзқарастардан басқа 
жазықтықта қарастырсақ, оның өзіндік құндылықтық жақтары 
бар екендігіне тоқталып,  оларды былайша пайымдап көрсете 
аламыз. 



138

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Бұл мәдениеттің, мүмкін,  кемшін жақтары да жоқ емес 
шығар, дегенмен, біз оның жағымды тұстарын туындата оты-
рып,  оларды былайша жинақтап көрсетуді жөн көрдік: 

- ауыз әдебиеті, әсіресе,  ұзақ жырланатын эпостар мен сан-
сыз көп ертегілер, мақал-мәтелдер т.б. барлығы, түптеп келген-
де, мазмұнынының дидактикалық ұлттық тәрбиелік қырларын 
айтпағанның өзінде, ол формасы жөнінен ақыл-ой тәрбиесіне, 
нақтырақ айтқанда есте сақтауды шынықтырудың құралы бол-
ды. Шындығында, жазба мәдениет, тұтастай жазбалық (кез-
келген нәрсені мәтіндендіріп жазып алу) адамның есте сақтау 
қабілетін төмендететіндігі күмәнсіз. Ал ауызша жаттап алу 
керісінше, есте сақтауды шынықтыратын мидың жаттығулары 
іспеттес. Міне, түркілік ауызша мәдениеттегі маңызды ұтымды 
тұс – қазіргіше айтсақ, көптеген ақпараттарды сақтай ала-
тын компьютерлік жады іспеттес ми құрылымын жасап 
шығарғандығы  болып табылады. Мәселен, Қазақтың батыр-
лар жыры сияқты бірнеше күн жырлайтын Манас жыры – ау-
дио есте сақтауда, 5-10 мыңдаған жылқыларды түрі мен түсіне 
қарай тану – визуальді есте сақтауда тамаша жетістіктер бо-
лып табылады. Бұл сайып келгенде, қазіргі иинтеллектуалдық 
ұлт қалыптастыру саясатын жүзеге асыруда Қазақ халқының 
сабақтасып келе жатырған генетикалық кодында есте сақтау 
қабілетінің озық үлгісі ретінде база, алғышарт бар деген сөз. 
Бұл тамаша тарихи тағдыр тағайындаған тамаша мүмкіндік, 
тәңірдің берген сыйы.  

- ауызша мәдениет үлгілері, нақтырақ айтқанда, кез-
келген жыр, аңыздар, мақал-мәтелдер, күйлер т.б. фольклорға 
жататындардың барлығы, нақты жазбадағы сияқты міндетті, 
абсолютті догмалы түрде одан ауытқымауы тиіс болып 
тағайындалмайды. Сондықтан да кез-келген мәтін заманға 
лайықты, өркениет дамуына сәйкес оңай өзгерістерге ұшырап, 
оған бейімделе алуға аса қабілетті («мобильді-динамикалы 
адаптация» деп атуға болады). Мысалы, Ы. Алтынсариннің 
«Кел, балалар оқылық» атты еңбегіндегі ең бірінші «Бір Аллаға 



139

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

сиынып» деп басталатын жол, заманның өктемдірек талабы-
на, коммунистік идеологияға сай алынып тасталған. Міне, бұл 
түркі халықтарының  ауызша мәдениетінің, жекелей алғанда, 
мәтіндерінің қаншалықты деңгейде сұраныстар мен талаптарға 
сай өзгеріп отыратындығының куәсі болып табылады. Әрине, 
өзгергіштік, бір қарағанда, жағымды сапа болып табылмауы 
ықтимал, бірақ кез-келген нәрсе абсолютті емес екендігін де 
ұмытпауымыз қажет және өзгерістер жақсы жағына қарай ту-
ындыны дамытып отыруға қарай бет түзейтіндігін де ескеруіміз 
керек.

- ауызша мәдениет – өзінен-өзі, стихиялы-жоспарлы, 
саналы-бейсаналы түрде, сұрыптау, іріктеуші, талдаушы, 
қазіргі тілмен айтсақ, кейде цензуралық  қызмет атқарады 
және оны өзінің туындыларына жасайды, демек, ауызша 
мәдениеттің өзіндік санасы (мысалы, өзін-өзі сынаушылық) 
жетілген деп тұжырымдай аламыз. Демек, қоғамға қажетсіз, 
сұраныс болмаған, халықтың талғамына сай келмейтін, ділдік 
құндылықтарымыздан ауытқыған т.б. өздігінен-ақ мәңгілікке 
ұмытылып қала береді, бейболмысқа аттанады. Олай бол-
са, түркілік ауызша мәдениеттің барлық үлгілері халықтың 
талғам сүзгісінен іріктеліп-сұрыпталып шыққан озық дүниелер 
деп тұжырымдауымызға әбден болады. Сондықтан да, «ұя-
латындай», қажетсіз дүниелерді жасырып әлек болып отырмай-
мыз, ондайлар өздігінен-ақ із-түссіз жоғалып кетеді. Мысалы, 
қазіргі таңда фольклордағы анайы болып саналатын сөздер 
(к...) алынып тасталған. Қазіргі таңда, осындай іріктеушіліктің 
жоқтығының салдарынан, қоғамға аса қажетті емес, тіпті 
кейде мүлде қажетсіз, кей сәттерде кері әсер ететін дүниелер 
әлдеқандай жолдармен баспадан басылып шығуда немесе ин-
тернет беттерінде жарық көруді.  

-   ауызша мәдениет авторларын шынайы өнер иелері мен 
талант ретінде тәрбиелейді. Бұл әсіресе, күй шығарудағы, 
өзінің төл туындысы, жырын айтудағы, айтыс өнеріндегі, 
мақалдап тастаудағы, билердің билік айтуындағы т.б. суырып 



140

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

салмалықтан (импровизатор) анық көрініс табады. Мыса-
лы, жыршы, өзінің толғауын, қағазға жазып, оны қайта-қайта 
түзетіп отыруға еш мүмкіндігі жоқ, ол аяқ астынан, сол сәтте 
туғызуы тиіс және ол мінсіз болып шығуы қажет. Немесе,  
«Ақсақ Құлан» күйінің шығу тарихы да солай, өмір мен өлімнің 
арасында, сол сәтте, терең мағыналы болып шығуы тиіс болған. 
Міне, бұл бір қырынан алғанда, фольклордың мазмұнын ғана 
емес, оны тудырушы субьектіні де, яғни, өнер иелерін де 
сұрыптайды, оған үлкен жауапкершіліктер жүктейді. Демек, 
ол сол сәтте  көркем, мінсіз жаңа туындысын сыртқа шығара 
алмаса, онда «авторсымақтар» бұл өнерді тастайды, тастамаса, 
оны халық та мойындамайды. Бүгінгі таңда да, өнер иелеренің 
арасында, мысалы, ақындарымыздың ішінде ішінара талант-
сыздар кездесіп қалатындығы жасырын емес, себебі, біздің 
мәдениетіміз қазір ауызша емес, сұрыпталу жүрмейді (айтыс 
өнері сияқты кейбіреулері болмаса).

 - ауызша мәдениет өміршең және мәңгі, ол адамзатпен 
бірге жасаса алады. Егер де жазба дүниелер жоғалып кететін 
болса, ол халық жадысында толық нұсқалы күйінде сақталмаса, 
онда бұл мұралар мәңгілікке жоғалады деген сөз. Мысалы, 
тарихтағы Отырар кітапханасының өртенуі қаншама рухани 
мұраларды із-түзсіз жоғалтып жеберді. Онымен қатарлас, сәл 
кейіндеу пайда болған «Ақсақ құлан» күйі бүгінгі күнге дейін 
жетіп отыр. Демек, мынадай модель жасасақ, егер де, қазіргі 
компьютерлік құрылғыларға зиян келетіндей, ақпараттары тұтас 
жоғалатындай, ортақ желіге зиян келсе, немесе, хакерлер жалпы 
тұтас желіні қайта қалпына келместей қылып бұзатындай вирус 
ойлап тапса, онда адамзат өркениеті қаншалықты дағдарысқа 
ұшырайтындығын елестетудің өзі үлкен трагедия. Себебі, 
ондағы ақпараттар адами жадыда сақталмаған, жалпылай 
айтқанда,  қазіргі өркениет мұралары ауызша мәдениет  емес. 
Оның қарапайым күнделікті тұрмыстағы жеке компьютерлереміз 
істен шығып, қажетті деп жинаған ақпараттарымыздың барлығы 
жойылып кеткен өкінішті сәттерден де көруге болады. 



141

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

 - ауызша мәдениетте орындаушылардың, яғни, өнер 
иелерінің беделі мен туындыларының құндылығы артады. Мы-
салы, күйшінің, әншінің  өзі орындаған оның күйін, әнін басқа 
ешбір жан дәл сол қалпында, сондай сапада орындап бере ал-
майды, сон-дықтан, бір ауылға талантты күйші, әнші келсе, 
оны жергілікті бұқара халық құрмет тұтып, оның туындыларын 
тыңдауға жиналады. Немесе, ақын, жыршының шығармаларын 
сол сәтте шәкірттері тыңдап жаттап алмаса, ол мәңгілікке 
жоғалады, сондықтан, оның әрбір туындысының өзі аса құнды 
болып табылады. Олар екінші рет қайталана бермейтіндіктен, 
образды түрде айтқанда, мысалы «жыршылардың аузын 
ашқанының» өзі күтіп отыратын сәт. Сондықтан да аулылға 
келген сал-сері, жыршы т.б. ауызша мәдениет субьектілері 
келер шақ аса маңызды, оған жалпы халықпен қатар, осы 
саладағы өнер иелері және болашағы бар талантты балалар мен 
жастар жиналатын ресми емес әлеуметтік институттық, білім 
берушілік қызмет атқарады, сонымен қатар өнер туындылары 
сыналатын, жетілетін, мадақталатын арнайы дала театры. Та-
рихтан мәлім болғандай талай өнер иелері осы көріністе, нақ 
осы сәтте әйгіленген, өзінің талантын шыңдаған және өнері 
бар немесе жоқ екендігінің ара жігі анық ажыратылған. Мы-
салы, Құрманғазы мен Динаның кездесуі, Мәшһүр Жүсіп пен 
Абайдың кездесуі, жалпы ақындар айтысы т.б.   

Осыған байланысты, біз бүгінгі күнге дейін келіп жет-
кен түркі-қазақ фольклорының, ауызша мәдениетіміздің 
туындыларының  қаншамасы ұмыт болғандығының өкінішін 
сезіне аламыз.       

Қортындылай келе, ауызша мәтіндердің тек мазмұны ғана 
емес, оның ауызша таралуының өзі, сақталу мәнері, сабақтасу 
үрдістері, ұмтылмау технологиясы халық даналығының айқын 
бір көрінісі деп айта аламыз. Сонымен қатар, бұл туындылардың 
әрқайсысының мазмұны жоғарыда айтылғандай, өмір сүру мен 
тіршілік етудің жалпылама бағдарлары ретінде қалыптасып 
қалған игілікті дәстүрлер. Қазіргі таңдағы осындай Ұлы Дала 



142

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

мәдениетіндегі импровизаторлық феноменнің солғындануы да 
сол жазба мәдениеттің стереотиптерінен болып отырғандығы 
жасырын емес. 

Шындығында, алдағы уақытта бір кездерде, осындай ау-
қымды ақпараттарды есте сақтау  таланты әлемдік мәдениетте 
кездеспейтін үдеріс болғандықтан, халықаралық өнер сарап-
шылары, психолог ғалымдар, балалардың есте сақтауымен 
шұғылданатын мұғалімдер т.б. арасында да,  оны жақсылап 
жарнамалайтын болсақ, қайталанбас, теңдесі жоқ, дүниежүзін 
таң қалдыратын ерекше сапалық құндылық екендігіне көз 
жеткіземіз, сөйтіп, Ұлы дала руханияты талантымен мақтана 
аламыз.        



143

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ӘБІШ КЕКІЛБАЕВ ШЫҒАРМАШЫЛЫҒЫ:
 «ӨКТЕМДІК ФИЛОСОФИЯСЫ»

БЕКЕЖАН Өмірбек Қадырханұлы
Х. Досмұхамедов атындағы Атырау университетінің

кафедра меңгерушісі, философия ғылымдарының докторы

Философия өзінің онтологиялық, рухани ізденіс сипаты жа-
ғынан барлық рухани саламен сабақтас болып келетіні белгілі. 
Соның ішінде әрине оның әдебиетпен рухани үндестігі аксио-
ма деңгейіндегі феномен. Бұл жерде әрине, әдебиеттегі фило-
софия, философиядағы әдебиет сияқты ізденіске негіз болатын 
сұрақтар да туады. Әлемдік әдебиетті қотарсақ метафизикалық 
жүк арқалап тұрған, классикаға айналған тізімді көреміз. 
Жалпы әдебиеттің философиямен байланысы тарихи-мәдени 
қалыптасқан шығармашылық тандем. Бұл әсіресе ХІХ-ХХ 
ғасырларда кеңінен тараған құбылысқа айналды. Әдебиетшілер 
кең көлемдегі философиялық проблемаларды көтерді. Әдебиет 
оқиға жазу емес, оқиғаны ойлаушы, экзистенциалдық, мо-
ральдық мәселені дүниетанымдық талқылаушыға айналды. ХХ 
ғасырда Б. Рассел, А. Камю, Ж.-П. Сартр сияқты философтар 
өздерінің әдеби шығармалары үшін Нобель сыйлығын алды. 
Достоевский, Пруст, Кафка, Сартр, Камю, Бланшо, Борхес, 
Кортасар шығармашылығы әлемдік философия мен әдебиетте 
бірдей қаралатын жоғары интеллектуалдық шығармаларға ай-
налды.

Әдебиет пен философияның терең байланысы қазақ әде-
биетінен де тыс қалмады. Басқасын айтпағанда ғасырлар бойғы 
қазақ халқының даналығы, яғни философиялық ой толғамдары 
жеке философиялық мәтін түрінде емес, ұлттық әдебиетпен, 
фольклормен синкреттік түрде біте қайнасқанын айтсақ та 
жеткілікті сияқты. Міне, осы шығармашылық симбиоз дәстүрі 
ХХ ғасырдағы қазақ әдебиетіне де кең таралған құбылысқа 
айналды. Солардың ішінде шығармалары философиялық 



144

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

терең мәнге ие жазушының бірі – Әбіш Кекілбаев екені та-
лас тудырмайды. Оның шығармаларының филлософиялық, 
интеллектуалдық сипаты алғашқы туындылары шыққаннан-ақ 
сыншылар назарынан тыс қалмады. Мүмкін ол сол жағынан да 
олардың назарына тез ілінген шығар. Әдебиет зерттеушілері 
С. Әшімбаев, М. Сқақбаев, Г. Бельгер және шетелдік 
зерттеушілер бұл туралы келелі пікірлер айтқаны белгілі. 
Мысалы, С. Әшімбаев «Аңыздың ақыры» жайлы: «Роман ба-
стан аяқ ойға, толғанысқа толы, кәдуілгі иетеллектуалдық 
дәрежеде шыққан философиялық шығарма» – дейді [1, 418].                                                                       
Ә. Кекілбаевтың өзі де философияға, әдебиеттегі философиялық 
дискурске көңіл бөлетіндігін үнемі айтып отырады. Өзінің 
«мәңгілікпен үндестік» деген мақаласында  Маркес пен 
Айтматовқа қалай қарайсың деген сұраққа жауап ретінде мы-
нандай тұжырым жасайды: «Әрине, бұл екеуін неге қосақтап 
отырғандары түсінікті. Екеуі қазіргі рухани ізденістегі ең ба-
сты тенденцияның жыршылары. Маркес пен оның Латын 
Америкасындағы әріптестері «каудильошылдықты», Айтма-
тов «мәңгүрттікті» бүгінгі саяси-философиялық ойға тұрақты 
ұғым қып қосты. Алдыңғысы – әсіре өктемдіктің философия-
сы. Соңғысы – құлақ кесті құлдықтың философиясы. Екеуі де 
менің творчестволық ізденістерімнің басты арналары» [2, 451]. 
Сондықтан оның шығармаларынан шығыстық каудилизмді 
де, өзіміздің мәңгүрттікті де көре аламыз. Шынында жазушы 
шығармалары моральдық-этикалық проблемаларды көтеруімен 
ерекшеленеді және  күрделі жалпы адамзаттық философиялық 
ұғымдарды көркем шығарма сюжетінің желісінде көрсетуімен  
айшықталады. Кезінде гуманитарлық ғылымдарда ұлттық тілде  
монографиялар жазылмағанына қынжылып жазушы былай де-
ген еді: «Тілсіз философия ұлттық санаға қандай нәр бере ала-
ды? Тілсіз ғылым ұлттық  дүниетанымды қайтып кеңейте ала-
ды?» [2, 459]. Осы жерде кеңес кезінде тілі жағынан шектелген 
қазақ тілді философиялық ой иірімдерінің, дүниетанымдық, 
моральдық-этикалық, эстетикалық  танымның  «паналаған» 



145

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

жері-сол кездегі қазақ әдебиеті мен поэзиясы деуге болады.  
Қазақ тіліндегі ауыз тұщытарлық философиялық-гуманитарлық 
еңбектердің орнын осы екеуі толықтырды. Философиялық 
ой, әсіресе ұлттық  дүниетаным әдеби шығармалар ішінде, 
поэзиялық шығармаларда кең өріс табуы халқымызда бұрын-
нан-ақ әдеби жанрлар аясында дамып, ұрпақтан-ұрпаққа жет-
кен дәстүрлі даналықтың жаңа мазмұнда, жаңа форматта 
жол табуы болды. Сондықтан шығар ғылыми философияны, 
әлемдік философияны орыс тілінде игерместен бұрын сан 
қилы философиялық проблемаларды, ұғымдарды, терең ой 
тұжырымдарын сол кездегі қазақ баласы әдеби шығармалардан 
оқып, өзінше топшылап өсті.  Бұл әрине тек қазақ мәдениетіне 
ғана тән болған тенденция емес еді, мысал ретінде Ф. Дос-
таевскийді, Ж.-П. Сартр мен А. Камюді, жоғарыда аталған 
Маркес пен Л. Борхесті, Ш. Айтматовты айтсақ та болады. Осы 
тұрғыдан қарайтын болсақ Ә. Кекілбаевтың шығармалары-
ның философиялық мән-мағынасы, көтерген жүгі аталған 
әлемге танылған жазушылардың шығармаларынан осал  емес. 
Әдебиет пен философия етене жақын, бірін-бірі толықтырып 
отыратын руханият түрлері екені сөзсіз және «әдебиет бірінші 
ме, философия бірінші ме» деген сұрақ орынсыз көрінеді. Егер                                                                
М. Хайдеггер  айтқандай  «тіл-болмыстың үйі» болса, соның бір 
мекені әдебиет екені сөзсіз.  Қазақ әдебиетіндегі философия-
лық ой тұжырымдары әдеби көркем тілмен, берілген оқиғамен  
ширыққан жазушының бірегейі Әбіш Кекілбаев екені осы 
қасиетінен көрініп тұр. Жазушының тәуелсіз еліміздің мем-
лекет қайраткері болған кезінде жазылған  публицистикалық 
ой толғамдары да осыны дәлелдейді. Өзінің әдеби шы-
ғармаларында автор философиялық ойларды әдеби көркем 
жанрдың көмегімен берсе, публицистикалық еңбектерінде өзін 
гуманист ойшыл, әлеуметтік философ, саясаткер ретінде та-
нымал етті, гуманитарлық ғылымның категориялық жүйесін 
еркін әрі концептуальдық дәйектілікпен қолданғанын әрбір 
мақаласынан байқауға болады. Жазушының шығармалары 



146

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

терең философиялық ойларға, афоризмдерге толы болып 
келеді. Жазушының философиялық толғамдары адамның әр-
түрлі жағдайдағы сезімін, көңіл күйін, күйзелістерін, жан 
дүние арпалыстарын көрсетеді. Бұл жағынан дәстүрлі қазақ 
философиялық ойына тән болып келетін экзистенциалдық 
ізденістер, экзистенциалдық сұрақтар барлық шығармаларында 
дерлік орын тапқан. Сонымен қатар моральдық-этикалық 
мәселе де шығарма кейіпкерлерінің тіршілігінен, оқиғалар 
лейтмотивінен үнемі орын алады. Жазушы негізінен антро-
поцентрлік қағиданы ұстана отырып, жеке адам мен оны 
қоршаған қоғам, жеке адам мен саясат қатынасы сияқты күрде-
лі мәселені  шығарма кейіпкерлерінің болмысы, тауқыметі 
аясында беріп отырады. Тағы бір маңызды ерекшелігі жазу-
шы кейіпкерлерінің, шығарма оқиғаларының ұлттық дәстүрлі 
тіршілікпен, дүниетанымымен байланысы. Ә. Кекілбаев та 
сонау өткен ғасырдың  60-шы жылдары әдебиетке келген 
топтың барлық өкілдері сияқты ұлт басындағы зор әлеуметтік 
тарихи өзгерістері, ол өзгерістердің әкелген жақсылығы мен 
зобалаңын айналып өте алмады. Егер әлемдік әдебиетті ала-
тын болсақ ұлттар тарихындағы осы бір қиын қыстау мәдени 
өлара шықты Латын америкасы, кеңес елдерінің жазушылары 
көркем шығармашылық құралдары арқылы кеңінен суреттеді. 
Кеңестік ұлттық жазушылардың ерекше еңбегі де осында бол-
ды. Сол идеологиялық қысым уақытында қоғамдық ғылымдар 
өкілдері жаза алмаған, айта алмаған тарихи шындықты, елдің 
шынайы жағдайын, нәубет жылдардың құпияға айналған та-
рихын оқиға арасына кірістіріп, кейіпкердің жан азабынан 
туындаған күйзелісі, ойы толғамы түрінде тек жазушылар 
ғана бере алды. Адам тіршілігінің мәнсізденуі, оның өмірінің, 
қадір тұтқан нәрселерінің құнсыздануы осының бәрі жазушы 
шығармаларында үлкен орын алды. 

Ә. Кекілбаев шығармасында көркемдік бейнелеудің әртүрлі 
құралдары кеңінен қолданылған. Соның ішінде тұспалдың, 
қазіргі ғылыми тілмен айтқанда семиотиканың, символдардың 



147

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

кеңінен қолданыс тапқанын айта кеткен жөн. Батыс әдебиеті 
мен өнеріне, философиясына кеңінен тараған әдіс дәстүрлі 
қазақ мәдениетіне де жат емес еді. Қазақтың дәстүрлі сөз өнері, 
оның жанрлары қашанда белгілерге, ишараға, тұспалға толы 
болды және ұлттық далалық дәстүрлі интеллектуализмнің 
көрінісі іспетті саналды. Сонымен бірге тұспалдап сөйлеу 
қазақ мәдениетінде ойындық сипат алуымен де ерекшеленеді. 
Сол себептен Ә. Кекілбаевтың шығармаларындағы семиозис 
тек оның әлемдік әдебиеттен алған үлгісі деп қана есептемей, 
жазушының қоршаған дәстүрлі мәдени  ортадан, халық ауыз 
әдебиетінен үйренген, бойына сіңірген қасиеті десе де бола-
ды. Семиотикалық жүйе әлемдік әдебиетте зор көркемдік, 
бейнелеушілік роль атқаратыны белгілі. Мысалы ол жөнінде  
М. Донези былай дейді:  «семиотика – не просто метод, кото-
рый используют вымышленные детективы для раскрытия тайн; 
это научная дисциплина, изучающая самую спорную составля-
ющую человеческой разумности – его способность создавать и 
использовать знаки (слова, символы и т.д.) при размышлениях, 
общении и передаче опыта» [3. 92].  Тағы бір ойымыз, сонау 
идеологиялық қыспақтағы өткен ғасырда осылай тұспалдап 
айту және оны өткен тарихи заманның контексінде бейнелеу 
заман туғызған амалсыз қажеттіктен туған әдіс болған шығар. 
Жазушының зерттеушілер жиі айтатын ежелгі мифтік-аңыздық 
сюжеттерді қолдануы да осындай  ойға меңзейді.

Сондай үлкен философиялық, семиотикалық жүк арқалап 
тұрған символдың бірі – мұнара бейнесі. Мұнара – автордың 
«Аңыздың ақыры» романында негізгі әдеби, мазмұндық кон-
струкцияның бірі. Егер бұл роман мәтінін семиотикалық оқу 
жағынан қарайтын болсақ, онда тағы бір маңызды белгі бар, ол 
– «шірік алма» бейнесі. Егер ұлттық  дүниетаным позициясы-
нан қарар болсақ, «шірік»-қазақ этномәдениетінде моральдық-
этикалық тұрғыдан өте ауыр бағалау, сөгу түрі болып келеді. 
Бұл жерде романның орта ғасырлық түркілік қалада (далалық 
мәдениетте емес мағынасында) өтіп жатқанын ескерсек, 



148

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

«алма» белгісінің коды түсінікті болады. Романның семиозисін 
қарастырар болсақ негізгі семиотикалық құрылымды «шірік 
алма», «мұнара» құрайтынын көреміз. Одан басқа жазушының 
шығармаларынан жиі кездесетін түс көру және оны жору, 
күміс жүзігін жоғалту сияқты детальдар да романның семиозис 
жүйесінің элементі болып табылады. 

Енді романды семиотикалық жүйе тұрғысынан талдасақ, 
семантикалық жағынан белгінің яғни, алманың, мұнараның 
махаббатқа, сезімге, ханшаға, шеберге, әміршіге қатынасы 
романның мазмұнын құрайды.  Ал синтактика тұрғысынан ке-
лер болсақ, «шірік алманың» «мұнараға» қатынасын көреміз. 
Әміршінің толғанысы, оқиғаның өрбуі логикасымен қозғала 
отырып мұнараның шіріген алмаға («өзегінен құрт шыққан 
алма») қатынасын ашамыз. Ең маңызды нәрсенің бірі романның 
семиотикалық жүйесіндегі прагматикамен байланысты. Жалпы 
романдағы негізгі интерпретатор-Әміршінің өзі. Әрине оның 
образын атақты Умберто Эконың «Имя розасындағы» Виль-
гельм бейнесімен салыстырмаймыз (екі романның мақсаты мен 
жанры бөлек деген мағынада – Ө.Б.). Бірақ детектив болмаса да 
Әмірші өзін торлаған ауыр ойдан шығу барысында, сезім ар-
палысымен жүріп біраз семиотикалық кодтарды ашады және 
философиялық толғамдарға барады («жауыз ойшыл» деңгейіне 
көтеріледі). Жалпы бүкіл романның сюжеттік желісі мұнараның 
әміршіге интерпретатор ретінде семантикалық мәндерді ашуға 
әсері болып шығады. Романның сюжеті даму барысында мұнара 
белгісін түсінудің бірнеше интерпретациясы,  біріне-бірі қарсы 
кодтары пайда болып, әртүрлі трансформацияға ұшырап отыра-
ды.  Әміршінің мұнараны қабылдаудағы сезімі мен ойы бірнеше 
қарама –қарсы оппозициядан өтеді. Олар: ризашылық сезімі, 
күмән-күдік сезімі, қызғаныш, өшпенділік сезімдері. Мұнара 
ғашықтық сезім объектісі ретінде романдағы үш кейіпкердің 
тарапынан әртүрлі либидо мен сублимация туғызады. Әсіресе 
мұнараның сублимациясы шеберге тән. Әлеуметтік фрустраци-
ядан либидосын өзінің ең керемет туындысы – мұнара арқылы 



149

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

жүзеге асырады. Мұнара бірнеше трансформациядан өткен 
символ. Мұнараның үш кейіпкер тұрғысынан әртүрлі оқылуы 
бар екенін айттық. Негізінен ол Әміршінің тарапынан көбірек 
оқылып ең соңында оған деген жеккөрінішке де әкеледі және 
жауыздық жаза қолдануға себепші болады. Осы жағынан 
мұнараның бірнеше семиотикалық мәнін байқауға болады.      

1. Мұнара-Ханшаның Әміршіге деген сағыныш көрсету 
объектісі.

2. Әміршінің Ханшаға (және шеберге) ризашылығын туғызу 
символы.

3. Ханшаның шеберге қызығушылығы белгісі.
4. Шебердің Ханшаға ынтықтығын білдіруші символ.
5. Әміршінің Ханшаға күмәнмен қарау (опасыздық) символы.
6. Әміршінің шеберге жеккөрініс символы. Баяғы Бабыл-

дың мұнарасы сияқты бұл мұнара да ақыры түсінбестік, араздық 
объектісіне айналады. Мұнараны қабылдау, интерпретация-
лау барысында Әмірші қызу тартысты, қарама-қарсы сезімге 
толы ой кешеді. Мұнара тек сезім ғана емес интеллектуалдық 
толғаныс, моралдық-этикалық құндылықтар таласын, жан 
азабын, экзистенциалдық күй туғызады. Жазушы әміршінің 
толғаныстарын беру барысында философиялық ұғымдарды да 
кеңейтіп, толықтырып отырады. Олардың қатарына: алмаға 
байланысты әміршіде қастандық, сатқындық, опасыздық 
ұғымдары туады. Ой барысында шексіз билік, зұлымдық, 
жалғыздық, билеуші мен бағыныштылар, биліктің мәнсіздігі, 
айналып келгенде адам-пенде тіршілігінің мәнсіздігі жайлы ой 
толғамдар туады. Осы жерде жазушыға тән бір әдеби әдіс кейіпкер 
ретінде жауыздарды алуы екеніне назар аударған жөн сияқты. 
Мүмкін бұл әдісті де жазушы ХХ ғасырдағы екі диктатордың 
(Гитлер, Сталин) адамзатқа (соның ішінде қазаққа) жасаған 
жауыздығын әдеби-философиялық тұрғыдан зерделеудің жолы 
ретінде алып және ой азабын тартуды өздеріне берген шығар. 
Осылайша автор шығыстық «каудильошылдықтың» ақырын, 
жазасын өз толғаныстары, өз  оқиғасы арқылы жеткізеді. «Хан-



150

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ша-Дария хикаясынан» да соны көреміз. Демек, өзі айтқандай 
«өктемдік» пен «құлдық» философиясына шығармаларында 
терең талдау жасайды.

Мұнара бейнесінің диалектикасы да көңіл аудартады. 
Әмірші-нің мұнараны қабылдауы оқиға ширыққан сайын өзгере 
түседі. Әуелі: мұнара күлімдеген, биік, сұсты, шалқалаған, 
тәкаппар,  әйелге тән паңдық пен сүйкімділік, келе гөр деп 
жалбарынған жас ару, арудың білегі түрінде әлдебір интимдік 
нышанда қабылданады. Антипод ретінде аяғында табалаушы, 
әжуалаушы, табалаушы болып көрінеді. Ханшаның мұнараны 
«оқуы»: сағыныш белгісі, мұнара-хат сияқты, мұң, құштарлық, 
наз, жанар, ғашықтық,  шебердің ханшаға сезімі. Мұнараның 
«кетігі» және оның семиотикалық мәні және романдағы 
оқиғаның шиленісуіндегі рөлі де маңызды. Себебі, «кетік» 
айналып келгенде опасыздыққа итереді (басқа әйел арқылы 
болса да). Тағы бір назар аударатын белгі-«жанар», «жазықты-
жазықсыз жанар» символы (концептісі)  және шебердің жа-
залануы (соқырлық). «Мұнара-шебер-жанар-махаббат» және 
«Мұнара-жанар-өшпенділік» бинарлық оппозициясы. Роман-
дағы тағы бір семиотикалық нышан: түс. Түсті Ханшада, Әмір-
ші де көреді. «Ханшаның түсі» сублимация ретінде, түс-күнә 
және түс – қылмыс сипатын алады. Әміршінің түсі моралдық 
этикалық жазаға меңзеу болып табылады. Осылайша бір ғана 
шығармадан жазушының символикаларды асқан шеберлікпен 
қолданып, романның бүкіл оқиға желісінің мазмұнын ашуға 
тірек қылғанын көреміз. Талай шығарма өзегі болған мұнара 
бейнесі романда жаңаша шешім алады және философиялық 
концепция деңгейіне көтерілді. 

Әрине, жазушының әрбір шығармасынан көптеген ой тол-
ғамдарын табуға болады. Мысалы, зерттеушілер оның аңыз-
мифтік оқиғаларды жиі қолдануы жайлы айтады. Бұл әлемдік 
әдебиетке көп тараған әдіс және жазушының зияткерік ой 
өрісін, таным көкжиегін көрсетеді. Біз қазір рухани жаңғыру, 
рухани құндылықтар сабақтастығы жайлы айтамыз. Осы ру-



151

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

хани құндылықтардың адам тіршілігіндегі және әділетсіз 
әлемдегі жасампаз мәнін, өмірмәндік орнын жазушының 
«Күйші», «Аңыздың ақыры» және басқа да шығармаларынан 
көреміз. Автор қолданған миф, аңыздардың маңызы да осында. 
Бұл Ницщенің атақты «мәңгілік оралу» идеясымен де ұштасып 
жатыр. «Пусть все беспрерывно возвращается. Это есть высшая 
степень сближения между будущим и существующим миром, 
в этом вечном возвращении – высшая точка мышления!» – де-
ген Ницще сөзі автор қолданған ескі аңыздар мен мифтердің 
қатігез өткен ғасырларда,  қазіргі заманға да өз үндестігін та-
барын көрсетеді. Адамзат тарихында ремифология құбылысы 
жиі көрініс береді, автор осы бір қоғамдық сана, мәдениет 
заңдылығына айналған феноменді қазақ өмірі, дәуір шындығы 
арқылы сипаттай білді. Ол да жазушы шығармаларының бір 
философиялық қыры болып табылады.

Ойшыл жазушының шығармалары қашанда мән мағынасы 
терең философиялық толғаныстар мен эстетикалық, этикалық 
дүниетанымға толы. Тіпті сюжеттік қақтығыстардың, оқи-
ғалардың орнын ой толғанысы, интеллектуалдық ойын, сезімдер 
шытырманы толықтырады. Ондай жағдайда шығарманың 
«заттық» әлемі де, кейіпкерлері де минимум көлемде болады.  
Сондықтан ондай шығармалар әлем мен адамның болмысы-
на үңілу, адам пенденің өмірінің мәнін толғау, жақсылық пен 
жамандық, сенім мен опасыздық, махаббат пен өшпенділік, 
ақиқат пен жалған, әділетсіздік, уақыт пен кеңістік, заман сияқты 
философиялық абстрактілік категориялар шеңберінде ой кешу-
ге құралады. Оқиға бірінші орынға шықпайды, алдыңғы орынға 
сол минимум оқиға (сюжет) туғызған шектелген кеңістік пен 
уақыттағы аз ғана «зат» айналасындағы экзистенциалдық күй, 
психологиялық жан дүние әлемі тартысы шығады. Терең зерделі 
жазушы қарапайым оқиғадан астарлы философиялық дүниені, 
адамзатқа ортақ болып келетін проблеманы байқайды және 
өзінің тұжырымдарын әдеби шығармадан өрелі философиялық 
туындыға айналдырады. Ұлт жазушысының көркем шығарма-
сы соның арқасында өзінің ұлттық менталитет орбитасынан 



152

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

шығып, әлемдік деңгейдегі жалпыадамзатқа ортақ мәселені 
көтерген әдебиет деңгейіне жетеді. Ондай шығарманың авто-
ры ұлтының да, адамзаттың да мақтанышына айналары сөзсіз. 
Қазақ халқы үшін Әбіш Кекілбаев сондай интеллектуал жа-
зушы. Жазушының шығармалары философиялық дискурске, 
символдық бейне-образдарға, адамзатқа ортақ идеалдар мен 
философиялық категорияларға толы. Оның кейіпкерлерінің 
ой тұжырымдары, ішкі монологтары өзінің индивидуалдық 
жағдайын адам баласының бәріне ортақ болмыстың сұрақтары 
дәрежесінде толғануымен айшықталады. Әлем мен адам 
қатынасының түйткілдері локалды ұлттық кеңістік пен 
уақыттың шеңберінде көкейкесті сұраққа айналады. Теориялық-
концептуалдыққа негізделген таза философиялық еңбектен 
айырмашылығы көркем шығарма сюжет пен сезімдік-эмоциялық 
дүние қабылдау, дүниекешу арқылы әлемді тек рационалдық 
емес көркем образды түрде әлдебір заттық-физиологиялық 
нақтылық немесе эмпириялық айқындылық түрінде қабылдауға 
мүмкіндік береді. Ә. Кекілбаев шығармалары осы қырымен 
ерекшеленеді. Жазушының шығармалары сонау кеңестік қасаң 
идеология мен цензура кезінде жазылды. Бірақ құндылығы 
сол заманда да, қазір де жойылған жоқ. Неге? Себебі, автор 
өткінші дәуірлік, саяси конъюнктуралық тақырыптарға бар-
мады. Қай заман адамын да толғандыратын философиялық, 
антропологиялық, экзистенциалдық құндылықтарды қамтитын 
туындыларды жазды. Сонысымен де құнды.

Әдебиеттер

1. Әшімбаев С. Ой мен оқиға // Кекілбайұлы Ә. Он екі томдық 
шығармалар жинағы. – Алматы: «Өлке» баспасы. – Т.3. – 1999. – 400 б.

2. Кекілбаев Ә.З аманмен сұхбат ой-толғамдары. – Алматы: Жа-
зушы, 1996 – 592 б.

 3. Данези М. В поиске значения. Введение в семиотическую тео-
рию и практику / пер. с англ.; под общ. ред. С.Г. Проскурина. – Ново-
сибирск: Новосибирский государственный университет, 2010. – 192 с.



153

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

АБАЙ В ПРОСТРАНСТВЕ КУЛЬТУРЫ 
СОВРЕМЕННОГО КАЗАХСТАНА* 

                                                                            
САРТАЕВА Раушан Султановна

главный научный сотрудник Института философии,
политологии и религиоведения» КН МНВО РК, 

кандидат философских наук, ассоциированный профессор,
член-корреспондент РАЕН и ПАНИ

                             
В нашей неспокойной повседневности мы часто забываем о 

подлинном значении и смысле феномена культуры. Ведь куль-
тура есть способ бытия в нашем мире. 

С феноменом культуры, в основе которой лежит тип ра-
циональности (познавательное отношение к миру), связано, 
особенно в наше время «аксиологического идола» (термин 
М.Хайдеггера), заполнившего пространство не только филосо-
фии, но и пространство всего научного познания в целом, по-
нятие «ценность». 

Повсюду присутствуют аксиологические, ценностные уста-
новки, ориентиры. Под знаменем ценностей все большее раз-
витие, в первую очередь, в так называемых развитых демокра-
тиях получает феномен отмены культуры (culture cancelling). 
Соответственно, это сопровождается отказом от христианских 
ценностей, лежавших в основе европейской культуры вплоть 
до недавнего времени. Во всей своей противоречивости и ради-
кальности встает вопрос об отмене культуры как таковой. 

Но за этой кажущейся игрой слов – «культура отмены-от-
мена культуры» – на самом деле лежат трансформационные из-
менения, затрагивающие глубинные пласты культурно-цивили-
зационного развития в целом.  

* Статья подготовлена в рамках научной программы № OR11465461 «Иссле-
дование культуры и ценностей общества в контексте стратегии устойчивого 
развития Казахстана».



154

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Феномен канселлинга  вызывает дискуссии в обществе в 
связи со следующими факторами: 1) противостояние так на-
зываемой «новой этики» и «старой этики» (а это уже предмет 
исследования, в первую очередь, для философии); 2) события 
«культуры отмены» отражают явления, имевшие ранее импли-
цитный характер и связанные нередко с глубинными трансфор-
мациями. Противников «культуры отмены» «беспокоит… пу-
бличное осуждение, остракизмы, а также «тенденция сводить 
сложные политические вопросы к ослепляющей моральной 
однозначности»» [1].

Именно с этим связано внимание серьезных исследовате-
лей культурного развития к подобным феноменам, являющим-
ся, по сути, внешними проявлениями усиления тенденции от-
каза от традиционных корней своей культуры. То есть феномен 
«культуры отмены» может стать в перспективе  «отменой куль-
туры». Возможно, в этом тезисе имеет место быть намеренная 
прямая экстраполяция, связанная с соблазном игры слов. Но на 
деле усиление тенденций «культуры отмены-отмены культу-
ры», имеющих глубокие цивилизационно-культурологические 
следствия-основания, происходит не первый год в странах так 
называемой западной развитой демократии. 

Как считают многие исследователи в области цивилизаци-
онно-культурного развития, международные транснациональ-
ные корпорации (ТНК) заинтересованы в гомогенизации куль-
турного пространства для более легкого продвижения денег, 
товаров и услуг с целью увеличения своей прибыли. Тенденции 
гомогенизации культурного пространства направлены против 
национальных культур и гаранта их сохранения – института го-
сударства. Устроителям этих тенденций нужен «человек пере-
кати-поле, привязанный только к кредитной карте» (выражение 
приписываемое Жаку Аттали). А известный российский эконо-
мист М.Хазин говорит о скором наступлении глобальной фи-
нансовой катастрофы, которая будет заключаться в том, что «что 
все люди, не имеющие за спиной отдельного цивилизационного 



155

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

проекта, больше не смогут иметь собственность. Её будут от-
бирать те, кто уже состоит в одном из подобных проектов» [2].      

В контексте сказанного выше, есть веские основания для 
предположения о том, что в контексте «культуры отмены» и, 
соответственно, нарастающем угаре «отмены» ныне живущих 
образцов-идолов (актеров, писателей, деятелей шоу-бизнеса), 
представители  «левацко-либерального сообщества» могут сме-
стить свой пафосный гнев на более высокие (базовые) вершины 
своей культуры. Собственно, такой феномен уже имеет место 
быть в странах Запада: в контексте движения BLM есть попыт-
ки пересмотра содержания и значения произведений мировой 
классики на предмет расизма, не имеющие под собой серьез-
ных оснований. Нельзя исключать развития такого феномена и 
в нашей стране, учитывая современные коммуникации, способ-
ствующие ускорению и уплотнению событийного ряда, меж-
культурных связей, их взаимопроникновению. 

А как же быть в ситуации «отмены культуры» (за которой 
на самом деле стоит феномен проявления тенденций и явлений 
ранее имплицитного характера) странам догоняющего типа, 
«позднего старта» (по А. Гершенкрону), странам «третьей вол-
ны демократизации» (по С. Хангтингтону), к которым, на наш 
(и не только наш) взгляд, можно отнести Казахстан? 

Для стран подобного типа феномен «культура отмены-от-
мена культуры» может представлять опасность в контексте 
разрушения национально-государственной идентичности. В 
государствах подобного типа, согласно А. Гершенкрону и С. 
Хангтингтону, инициатива все типов исходит от властных элит, 
а феномен канселлинга направлен против людей, облеченных 
властью, людей, обладающих общественным авторитетом и т.п. 

Внешне «культура отмены» может выглядеть как скорая ре-
ализация справедливости в отношении людей с высоким обще-
ственным статусом в разных областях общества. На деле, кан-
селлинг может стать действенным инструментом атомизации 
общества. Для государств догоняющего типа сегодня особенно 



156

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

актуальна проблема консолидации в контексте необходимости 
решения сверхзадач модернизации, чтобы иметь субъектность в 
мировом геополитическом пространстве, в мировом культурно-
цивилизационном развитии, претерпевающем сегодня глубокие 
трансформационные изменения. 

Кроме того, следует учитывать и так называемый имитаци-
онный императив в развитии постсоветских, развивающихся 
стран. Образцом в имитации здесь будет служить навязывае-
мый западный постлиберализм (неолиберализм), отметающий 
свои христианские корни, вершины своей культуры. В таком 
случае нельзя будет исключать развития в Казахстане критиче-
ского дискурса  в структуре общественного внимания на такие 
вершины нашей национальной культуры, как, скажем, Абай Ку-
нанбаев. 

В 2016 году в серии «Международные связи казахской ли-
тературы»  вышел сборник «Творчество Абая Кунанбаева в 
зарубежной рецепции», изданный Институтом литературы и 
искусства им. М.О. Ауэзова КН МОН РК. В этот сборник вош-
ли статьи, посвященные Абаю Кунанбаеву, его творчеству, на-
писанные самыми разными авторами из стран Европы, Азии, 
Ближнего и Дальнего Востока, России. Более того, стали из-
даваться не только статьи, посвященные творчеству Абая Ку-
нанбанева, но и целые монографии [3]. Делается вывод о том 
(на наш взгляд, совершенно справедливо), что Абай Кунанбаев 
является классиком не только казахской литературы и культуры, 
но и классиком мировой литературы и культуры [3].

Так вот, именно  в такие исторические моменты, когда 
усиливаются тенденции разрушения государственных образо-
ваний, получают развитие тенденции «культуры отмены-отме-
ны культуры», тенденции утраты всех типов идентичности (от 
уровня государств до уровня индивидов и человеческой иден-
тичности, в конечном итоге),  огромнейшее значение обретают 
такие вершины национальной культуры, которые представляют 
собой, с одной стороны, ядро национальной культуры, с другой 



157

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

стороны, сохраняют чувствительность к лучшим образцам ми-
ровой культуры. Это такие духовные образцы-идеалы, как Абай 
Кунанбаев и его творческое наследие.

В условиях указанных выше мировых разрушительных тен-
денций огромное значение приобретает фактор консолидации 
полиэтнического, поликонфессионального народа Казахстана. 
И таким консолидирующим фактором, духовным лидером, на-
циональным образцом-идеалом, объединяющим политэтниче-
ский и поликонфессиональный народ Казахстана, может быть 
великий казахский поэт, мыслитель, философ Абай Кунанбаев. 

С другой стороны, в странах так называемого догоняющего 
типа, к которым многие эксперты относят Республику Казах-
стан, есть и внутренние вызовы, риски, проблемы развития при 
решении сверхзадач модернизации.  Это, прежде всего: упомя-
нутый выше имитационный императив, мифологизация соб-
ственной истории, архаизация, маргинализация, модернизация 
в духовной сфере. 

А в масштабах мирового цивилизационного развития сегод-
ня имеет место быть актуализация таких важнейших проблем, 
как духовность и человеческий капитал, духовность и целост-
ный человек. 

В философском дискурсе истории человеческого сообще-
ства со времен древней Греции эти проблемы занимают важ-
нейшее место. Здесь можно вспомнить платоновский тезис о 
тождественности нравственности и мышления. А по Рене Де-
карту, «мыслю, следовательно, существую». 

Сегодня в пространстве философской мысли существуют 
новые подходы к проблеме целостности и основанное на этих 
подходах новое понимание духовности. В целом, в простран-
стве научного познания конституирующими становятся про-
цессы этизации. Формируется так называемая Большая этика, в 
соответствии с которой этическая экспертиза становится необ-
ходимым условием научной рациональности. Кроме того, фор-
мируется подход, категорический императив, в соответствии с 



158

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

которым сегодня без этической экспертизы  будет невозможна 
реализация ни одного общественного проекта. 

Практически все перечисленные выше проблемы имеют 
место быть в философском наследии Абая. Можно ли считать 
творческое наследие Абая философским? В контексте новей-
шей актуализации проблем духовности и целостного челове-
ка – несомненно. Кстати, это касается и вопроса о том, можно 
ли вообще говорить о существовании казахской философии. В 
современном дискурсе актуализации проблем этики в целом, 
можно говорить о существовании казахской философии, по-
скольку в основе казахского типа философствования лежат, пре-
жде всего, этические подходы к проблемам сущности человека, 
сущности бытия. 

Творческое наследие Абая можно рассматривать как на-
следие, надежно сохраняющее   ядро казахской культуры и 
одновременно интенции и чувствительность к феноменам на-
стоящей эпохи, как могущее стать своего рода  точкой опоры 
в современном турбулентном пространстве глобализирующего-
ся мира с его ярко выраженными тенденциями гомогенизации 
культурного пространства. 

Абай не оставил нам специальных философских трактатов, 
но его наследие (стихи, поэмы, проза) несомненно является 
философским, поскольку в центре его философских воззре-
ний, изысканий «толык адам» - целостный человек. Сжато, суть 
этих изысканий выражена в стихотворной форме, вынесенной в 
эпиграф данного раздела исследования: «держа в единении ум, 
сердце и волю, ты к цельности редкой придешь без труда» [4]. 
И еще:

«Мысль, труд, стремлений высота,
Довольство малым, доброта:
Пять дел, в которых чудо» [5] 
Как отмечал великий казахский писатель, абаевед Мухтар 

Ауэзов, стихотворная форма по-казахски выглядит так: «четыре 
строки, где третья строка не рифмуется» [6,  c.59].



159

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Возвращаясь к учению «толык адам», следует отметить, 
что, по Абаю, целостный человек – это человек, реализующий-
ся в интерсубъективном бытии, объектом которого является ин-
терсубъективное бытие, это человек, стремящийся к знаниям, 
нравственный и целеустремленный в своих познавательных и 
духовных интенциях. И в этих своих философских воззрениях, 
в основе которых  лежит, в первую очередь, этический подход 
к проблемам сущности человека, сущности бытия, Абай, несо-
мненно, современен и актуален.

Как отмечал видный казахстанский философ М.С. Орынбе-
ков, для Абая «Быть человеком – главный девиз жизни лично-
сти» [7, с. 9 ]. А что главное в человеке, по Абаю, -нравственные 
качества, духовное начало, стремление к знаниям, добру, спра-
ведливости.  Кстати, девиз XXIV Всемирного философского 
конгресса в Пекине (2018) звучит так: «Learning To be Human» 
– «Учиться быть человеком». Работа XXIV Всемирного фило-
софского конгресса в Пекине была действительно посвящена, 
в первую очередь, учитывая набирающий обороты духовный 
кризис, проблемам целостного, гармоничного человека.  

«Толык адам» – это целое учение, проходящее красной ни-
тью через все творчество Абая, его философское наследие. Не-
которые исследователи, имея в виду учение «Толык адам» Абая, 
говорят о том, что это учение о «полном» человеке. Например, 
уже ранее упомянутый нами, наш незабвенный коллега, та-
лантливый философ, рано ушедший от нас М.-М.С.Орынбеков 
[7]. А известный ученый, академик НАН РК Оразалы Сабден 
переводит учение «Толык адам» как «полноценный человек» 
[8, с.276]. Есть дискуссии на предмет того, можно ли называть 
философские изыскания Абая «Толык адам» концепцией или 
учением.

В целом, размышления о правильности понимания содер-
жательного значения термина «толык адам» выводят на кри-
тический дискурс в этой дискуссии. Помнится, такой подход, 
претендующий на различия в понимании исследуемого терми-



160

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

на, когда понятия, претендующие на содержательное различие, 
могут быть объяснены через взаимообусловленность, М. Хай-
деггер называл логически безопорными [9]. 

Хотя, с другой стороны, несомненно, термин «целостный 
человек» более полно отражает философскую суть учения «то-
лык адам», поскольку выводит на одну из важнейших философ-
ских проблем, а именно: «целостность», принцип целостности, 
содержание которых, новое понимание которых формируется в 
пространстве современного научного познания в целом. На ос-
нове нового понимания принципа целостности, целого, в свою 
очередь, формируется новое понимание феномена духовности, 
значение которого имеет исключительное значение в контексте 
современного цивилизационного развития.   

Следовательно, в контексте современных тенденций в ре-
шении проблем человека, в основе которых лежит новое пони-
мание принципа целостности и основанное, в свою очередь, на 
нем новое понимание духовности, учение Абая «Толык адам», 
в центре которого, прежде всего, человек духовный, на наш 
взгляд, можно представить и правильнее представить как фило-
софское учение о «целостном человеке». 

Говоря об эпохе, в которой жил и творил Абай, можно огла-
ситься с мнением известного поэта, культуролога А.Кодара о 
том, что интеллектуальная экспансия Европы в эпоху колони-
ализма привела к «синкретическому сосуществованию нацио-
нального и европейского, то или иное сочетание которых соз-
давало различные модусы маргинализма» [10, с. 119] и «что 
была создана инвариантность, способная послужить в качестве 
доминанты для пересотворения любого этноса. Трагедия Абая 
была в том, что он чуть ли не в одиночку занялся этой титани-
ческой задачей, непосильной порой целым эрам в истории чело-
вечества» [10, с. 120 ]. Так, Абай писал: 

 «Я гордо презирал невежество и тьму,
Всегда считал глупцов достойными презренья,
Мне переделать мир хотелось одному, 



161

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

но переоценил я разум свой и рвенья» [11, с. 6]. Известный 
китайский писатель, переводчик, художник Гао Ман в своем 
стихотворении «Абаю» писал: 

«Ты устал до смерти,
Но рад этим был.
Твоя мечта – это справедливость.
Доброта и красота» [12, с.86]. 
Одним из главных конституирующих признаков современ-

ной эпохи, главным этическим дискурсом современной циви-
лизации должно стать условие невозможности осуществления 
каких бы то ни было технологических инноваций без этических 
инноваций. В контексте решения сверхзадач модернизации для 
реализации в Казахстане конструктивного потенциала процес-
сов цифровизации имеются весомые культурно-цивилизаци-
онные основания и Государственная Программа «Цифровой 
Казахстан», в которой одним из основных векторов развития 
для выхода на принципиально новую траекторию объявлено 
«Создание цифровой индустрии будущего… за счет повышения 
уровня развития человеческого капитала». (Подчеркнуто мной 
– С.Р.) [13].

Сегодня многие исследователи (экономисты, политологи 
и другие специалисты-обществоведы) отмечают, что мировое 
сообщество вступает в новый этап своего цивилизационного 
развития – в эпоху Четвертой промышленной революции («Ин-
дустрия-4.0»), в которой информационно-коммуникационные 
технологии существенным образом трансформируют прежнюю 
систему общественных отношений. Формируется новая соци-
окультурная реальность, которая, по мнению многих исследо-
вателей, не может быть описана с помощью прежних мировоз-
зренческих универсалий.

Процессы глобализации, представляющие собой сжатие 
пространства и времени, еще более актуализируют многие про-
блемы формирующегося нового информационно-коммуника-
тивного пространства.



162

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Соответственно, перед всеми государствами мира, ставя-
щими перед собой цель быть субъектом, а не объектом миро-
вой геополитики, как уже отмечалось ранее, стоят сверхзадачи 
модернизационных преобразований. Это  требует консолида-
ции нации, мобилизации всех усилий для решения модерниза-
ционных сверхзадач. Соответственно, очень важным является 
вопрос о том, насколько наше казахстанское общество готово к 
решению сверхзадач модернизации, насколько оно консолиди-
ровано.

И здесь, как уже подчеркивалось выше, необходимо обра-
титься к таким вершинам национальной культуры, как Абай 
Кунанбаев (с его толерантностью и интенциями к познанию 
других культур), оказавшим большое влияние на формирование 
национального менталитета и способствующим объединению 
граждан Казахстана. 

Можно констатировать факт несомненной современности 
Абая в его интенциях к прогрессу, прогрессивному развитию, 
которые (интенции) прослеживаются во всем его творческом 
наследии. Как известно, во многом возможность прогрессивно-
го развития для казахов Абай, владевший несколькими языками, 
видел в изучении других языков и культур, в первую очередь, 
русского языка и культуры. Несколько столетий совместного 
сосуществования двух крупнейших этносов Казахстана (а так-
же наличие тюркского элемента в происхождении, естественно, 
в разном соотношении к другим элементам генеалогии) – каза-
хов и русских – сформировали определенную тождественность 
культурно-цивилизационных ценностей. А это, несомненно, 
является хорошей основой для консолидации казахстанского 
общества. 

Другой аспект вопроса современности призывов Абая к 
прогрессивному развитию связан с рисками архаизации всех 
уровней общественного сознания, падения образовательного, 
культурного уровней в целом. А известный политолог Досым 
Сатпаев говорит об опасности маргинализции общественного 



163

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

сознания, что создает определенную угрозу национальной без-
опасности [14].

Архаизация всех уровней общественного сознания может, 
конечно, внешне выглядеть как поиски (возврат) собственной 
«утраченной» идентичности. Однако на практике есть большая 
вероятность усиления деструктивного содержания этого фено-
мена, что не будет способствовать поступательному развитию 
и эффективному решению модернизационных сверхзадач, так 
необходимых нашей стране.

Во всем наследии Абая прослеживаются (ярко выражены) 
сильные интенции к проблемам духовности, которые состав-
ляют в его представлениях ядро целостного человека. И такой 
подход очень современен в контексте проблем глобализации и 
модернизации в духовной сфере. 

В целом, в связи с кризисом, имеющим место быть в сферах 
всех феноменов культурно-цивилизационного развития, в ми-
ровой мировоззренческой парадигме весьма актуальным ста-
новится философский дискурс проблемы  целостности, в осо-
бенности для развивающихся стран. Так как, в конечном счете, 
смысложизненный вопрос заключается в сохранении нацио-
нальной идентичности, субъектности этих стран и в правиль-
ности вектора мирового цивилизационного развития в целом. 

Отсюда можно сделать вывод о том, что: в контексте со-
хранения национальной идентичности, субъектности нашей 
страны, консолидации полиэтнического и поликонфессиональ-
ного народа Казахстана, актуализации проблемы целостности в 
мировом цивилизационном дискурсе, мировой мировоззренче-
ской парадигме и процессе научного познания в целом, огром-
ное значение имеет феномен творческого наследия Абая Кунан-
баева с его учением «толык адам» (целостный человек), с его 
интенциями к духовности, прогрессу, сотрудничеству, с одной 
стороны, и как сохраняющее ядро национальной культуры, с 
другой стороны. 



164

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Литература         

1. Екатерина Сазонова. Что такое культура отмены //  РБК Трен-
ды, (Обновлено: 02.04.2021). - https://trends.rbc.ru/trends/social/5f141f6
29a7947a2dd971850. Дата обращения: 06.09. 2021, 15:23; 11.09.2021, 
16:40. 

2. Михаил Хазин. Путин видит будущее // ИА DEITA.RU (Ссылка 
на YouTube-канал «Аврора». – 1 марта 2021, 16:00). Дата обращения: 
07, 2021, 16:42.

3. Машакова А.К. Творчество Абая Кунанбаева в зарубежной ре-
цепции // Филология и человек. – 2017. – №4. – С. 1-5.

4. Абай Кунанбаев. Стихотворения. Наш холоден Ум, Наподобие 
льда. [Электронный ресурс] // https://besedinpawel.ru/nash-holoden-
um-napodobie-lda-abay-kunanbaev/ (дата обращения: 25.09.2021). 

5. Стихи Абая. [Электронный ресурс] // 
6. http://www.vkosbnsg.kz/ru/menu-abay (дата обращения 25.09.2021).
7. Ауэзов М.О. Неопубликованные материалы по абаеведению. – 

Алма-Ата: Наука, 1988. – 368 с. 
8. Орынбеков М.С. Философские воззрения Абая. – Алматы: 

Бiлiм. 1995. – 136 с. 
9. Сабден О. Абай и будущее Казахстана. О.Сабден. – Алматы, 

2016. – 362 с. 
10. Хайдеггер М. Время и бытие: Статьи и выступления / Сост., 

пер. с нем. и комм. В.В. Бибихина. – М.: Республика, 1993. – 447 с.
11. А. Кодар, Раннее творчество Мухтара Ауэзова в контексте ли-

тературы Алаш-Орды // Абай и Ауэзов. Абаевские чтения. Выпуск III. 
–  Алматы, 1998. – 227 с. – С.119-130. 

12. Абай. Стихотворения и поэмы. – Моква-Ленинград: Л.О. из-
дательства «Советский писатель», 1966. – 292 с. 

13. Светлана Ананьева. Художественный перевод поэзии Абая: 
генезис и традиции. // Абай Кунанбаев в мировом литературоведении. 
Коллективная монография. – Алматы: Гылым ордасы, 2017. – 205 с. 
– С. 60-113. 

14. Digital Kazakhstan [Электронный ресурс] // https://digitalkz.kz/ 
(дата обращения:  27.09.2021).

15. Сатпаев Д. Меценат года Досым Сатпаев: Падение культур-
ного уровня – угроза нацбезопасности // «Forbes», – 12 февраля 2020 
года. – forbes.kz. 



165

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ҚАЗІРГІ ҚАЗАҚСТАН ҚОҒАМЫНЫҢ ЖАҢАРУЫ 
КОНТЕКСІНДЕГІ АБАЙДЫҢ 

ФИЛОСОФИЯЛЫҚ-ПОЭТИКАЛЫҚ МҰРАСЫ

ҚҰСАЙЫНОВ Дәуренбек Өмірбекұлы
Абай атындағы Қазақ Ұлттық Педагогикалық 

Университетінің профессоры, философия ғылымдарының 
докторы

АЮПОВА Зауре Каримқызы
Қазақ Ұлттық Аграрлық Зерттеу 

Университетінің профессоры,
заң ғылымдарының докторы

Ұлтымыздың философиялық ой-толғандарын поэтикалық 
формада әлемдік мәдениетке паш еткен, ұлттық дүниетанымның 
қыры мен сырын жан-жақты көрсете білген ойшылдың көптеген 
көзқарастары қазіргі Қазақстан қоғамының жаңғыру контексінде 
зор маңызға ие деп есептейміз. Себебі қоғамда болып жатқан 
көптеген модернизациялық процесстерге тікелей жауап ретінде 
оның көптеген ойлары әлі өзектілігін жойған жоқ. Әртүрлі ой 
толғаныстарында үлгі өсиеттерінде ақын бабамыз қолданбалы 
маңызы зор ойлар айтқан. Соларға тоқтала кетсек оңда, Абай да 
халқына: еңсеңді көтер, көзіңді аш, еңбек ет, оқып білім ал, басқа 
халықтардан өнер білімге үйрен, жамандықтан без, жақсылықты 
бойыңа жина дейді. Жақсылықтың (яғни адамгершіліктің) өзі 
оқып-білгенде, сауатынды аш, надандықтан қаш, ақыл ой жи-
настыр, білімді-өнерлі бол, барлық жақсылықтың, байлықтың 
көзі сонда, малға да, жанға да бай, оған ақылы сай адам бол 
дейді Абай  [1, 15 б.].

Сонымен елдің зиялы азаматтары байырғы қазақ ойшыл-
дарының аңсаған мақсат-мұратын, олардың дүниетанымдық 
ұстамдарын, игілік деп тапқан байлықтарын ұғым-нанымдарын 
жоққа шығармай, сонымен бірге оларды жаңа тарихи жағдайда, 



166

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

мүлде заты басқа, табиғаты басқа бұрындар тысқары жатқан, 
әлдебір алып күштің ықпалына еріксіз түскен жағдайда, қайта 
карап, тереңінен ойлап, соны қорытындылармен байытып, қазақ 
ой өркенін жаңа да биік сатыға көтеріп береді. 

Бұрын кең байтақ, көшіп-қонып, өзімен-өзі болып жатқан 
ел Ресейдің әсері мен бүкіл дүниежүзілік саяси-экономикалық, 
мәдени-өркениеттік процестің ықпалына енеді, сол бір дүлей 
ағымның екпінімен үлкен бір жартас іспеттес болып тұтасқан, 
тұйықталған қазақ даласы, қазақтың болмыс-бітімі, қоғами 
өмірі, салт-санасы, ой желісі, мінез-құлқы, екшелене түсіп, 
дүниежүзілік товар айналымының от-жалынының лебін 
сезіне бастайды. Қазақ даласы оянып, қимылдап, қозғалысқа 
келеді, қоғамдық өмірде әртүрлі өзгерістер басталады. Сол 
өзгерістерді алғаш сезген, соған сай ой кешкен, халықтың осы 
аумалы-төкпелі, алымды-ағымды кездегі тіршілігін, болашағын 
ойластырған зиялылары қайткенде қазақ баласы заманына сай 
болмақ, соған сай қоғам құрмақ, сол заманның жай ғана серігі  
болып қана қоймай, оны жасаушы, білгір де, іскер, санасы мен 
еркі күшті тұлғалы азаматы, серкесі болуын армандайды, соның 
жолын ой жүгіртіп іздестіреді. Бұл жолды оқу, білім алу, халықты 
ағарту, мәдениетін жан-жақты арттыру деп үғынады, соны 
уағыздайды, жүзеге асыру жолдары мен тәсілдерін көрсетеді. 
Жаңа заман лебіне құлақ түр, соны сезін, соған сай бол, сайын 
даланың бал бесігінде тербетіліп ұйықтай берме, тебірен, оқы-
біл, ұмтыл, алға бас, ойың мен ісің бір жерден шығатын маман 
бол, кертартпа мінез бен бос ойын-күлкіден аман бол, адал бол, 
дүние жүзінің мәдениетін, білімін меңгерген, дүниенің тетігін 
игерген адам бол деп айтудан талмайды ұлы ақын.

Абайдың шығармаларында осы ойлар әсіресе толық, әсіресе 
бүкпесіз айқын, әсіресе әдемі де әсем айтылған. Абайдың 
дүниеге деген көзқарасын, дүниетанымын қазақ ойының даму 
шыңы дейтініміз оны данышпан хакім дейтініміз ол – өз шығар-
маларында замана ағымын  түсінуі, дүниенің тылсым сырына 
үндес болуы, соның өз лүпіліне, дабылына сай мақаммен ой-



167

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

лауы, дәл басып жырлауы сол арқылы, қазақтың байырғы дү-
ниетанымы мен жаңа заман игіліктерін синтездеуге жол ашуы, 
қазақтың өз айшықтарын, өзінің ұлттық тұтас тұлғасын сақтай 
отырып, бұрынғы тарихи белестерден өткендегі жинақтаған 
өміршең қасиеттерін, тәжірибесін төкпей-шашпай, заманның 
заңды талаптарына бейімделе дамуын көксеп, сананың бірден-
бір жолы адамгершілікке, имандылыққа берік болуы, осы жолды 
білгірлікпен, білімділікпен ұштастыру, мәңгі-бақи бұл жолдан 
таймай іздене, ұмтыла ойлау, іс қимыл жасау деп көрсетуде болды. 
Бұл жолдың қиындықтарын, қайшылықтарын, қалтарыстарын 
талдап беріп, неден безіп, неге ұмтылу керектігін рухани 
азық қылып, нені арқалану қажеттігін, қазақ болашағының 
суреттеме-сін, өмір сүру кодексін,ережелерін жасап берген осы 
– Абай, данышпан бабамыз, десек артық болмас. Абай қазақты 
қатты сынаған, замана тезіне салып сынаған, дұрыс болсын, 
заманына сай озық болсын, елдің алды болсын, арты бол-
масын, қылмыс қылмасын  деп	 сынаған, өмір сынағынан 
сүрінбей өтсін деп сынаған да мінеген, қазақты жаңа өмір 
салтына баулыған, жаманын қудалап атша жаратқан, түзеген, 
тазалаған, бейімдеген, бейілдеген, осылардың барлығы қазақ 
философиясының, философиялық мәдениетінің негізгі арқауы 
болып есептеледі.

Қазақ философиясы мен философиялық мәдениеті деген 
кезде біздің түсінігімізше ең алдымен басты-басты екі мәселені    
анықтап алуымыз керек. Олар қазақ философиясының генезисі 
(шығу тарихы) және қазақ мәдениет философиясының баста-
луы, қалыптасуы және дамуының ерекшеліктері. 

Қазақ философиясының мәні мен мазмұны оның генезисі 
және басталуы арқылы айқындалмақ. Себебі әрбір ұлттық 
философияның бір-бірінен өзгешелігінің өзі осы, оның генезисі 
мен басталуында. Біз осы мәселелердің мәнін іздегенде қазақ 
философиясын еліктеуге салынып өзге ұлттар, халықтар 
философиясының үлгісіне салмай өзіне тән менталитетінен 
шығарсақ, ондай жағдайда біз ешқашанда Абай дүниетанымын 



168

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

аттап өте алмаймыз. Осы себептерге байланысты қазақ филосо-
фиясы деген ұғым Абайға келіп тіреледі. Абай философиясының 
арқауы адам. Әрине, бұл жаңалық емес. Қашанда болмасын да-
налар өз зейіндерін адамға арнаған. Бірақ, ақын адам туралы 
сөзді айта келіп, оны Алланың сөзіне тірейді. Сонда, Алланың 
сөзі бар, адамның сөзі бар. Мәселе сөзде. Платон идея десе, 
Аристотель формалардың формасы десе, Абай Алла сөзі дейді.

Абай бұл тұста Алланың сөзі аксиома, сен оны ұқ, қабылда 
деген діни дәстүрдегі қарадүрсіндікке салмайды, ол Алланың 
сөзі рас, бірақ оның растығы адамның сөзі арқылы расталмақ 
деген өте терең философиялық концепция ұсынған.

Абай дүниетанымын зерттеуде қандай тәсілді қолдандық де-
генге келсек, негізінен оның өзі қолданған тәсілді алдық. Ақын 
алтыншы қара сөзінде қазақтың «Өнер алды – бірлік, Ырыс 
алды – тірлік» деген мақалына өзінше түсінік берді. Мұндай 
тәсілді европада герменевтика деп атайды. Ол тек метод емес, 
әрі философия [2, 71 б.].

Герменевтика тек қана Абайды емес, қазақ дүниетанымын, 
философиясын тануда өте тиімді тәсіл. Себебі, қазақ философия-
сы герменевтикалық мазмұнда. Қазақша ойлау жүйесі астарлап 
сөйлеуге негізделген. Мысалы билерді алсақ та жеткілікті [3, 
125 б.].

Абайдың ойлау дәрежесі өте биік, ауқымы кең, ұлттық 
дүниетаны мен исламдық өркениеттің жетістіктерін игере 
білудің көрінісі деп айтуға болады. Ол өз шығармаларында аз 
сөзбен, саралы да сырлы сөзбен қазақ болмысының көптеген 
мәселелерін қойып, шешімін айтып береді, ойға салады. 
Оның ой толғамының негізгі діңгегі адам төңірегінде, адам 
болу, адами өмір сүру шарттарын анықтауында. Бұл адам 
мәселесін қарастыруда Абай дүниежүзілік философиялық ой 
деңгейіне көтерілген. Адам мәселесін таза күйінде, жалпы 
заңдылықтар тұрғысынан, адам болудың жалпылама шарт-
тары тұрғысынан қарастыра білуі оның мәніне үңілуі, адам 
ететін негізгі қасиеттерін дәл анықтауы, міне олардың бәрі 



169

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

осының айғағы. Осы ретте ол адамгершілік хақында да көп 
толғанған, адамгершілігі жоқ адамның иманы жоқ, иманы жоқ 
адам ол адам емес, есуас, мақұлық «санасыз, ойсыз, жарым 
ес» ондайлардан «сасу», ондайларға жоламай «қашу» керек  
деген [1, 70 б.].

Оқуға, білімге шақырғанда да Абай кең ауқымда ізденуге, 
дүниежүзі ғұламаларына сүйенуге, оқығаныңды, білгеніңді 
ізгілікпен, әдеппен ғибратпен, имандылық жолынан таймай, 
адам қажетіне тарту, ойын, біліктігін, адамгершілік қасиетте-
рін арттыруға, әділдік, бостандық, сұлулық, сүйіспеншілік 
тұғырына көтеруге мегзейді. Сөйтіп ол жан-жақты дамыған, 
толықсыған, толған, адам бейнесін, тұлғасын жасайды, сол 
тұлға үлгісінің деңгейінен жан-жағына сын көзімен қарайды, 
бұл армандаған образына сай адамды таппай қиналады, 
«сөзіңді ұғар адам жоқ» деп қынжылады. Оның: «Баяғы жартас 
– бір жартас, Қыңқ етер түкті байқамас», – деп, «надандардан 
түңіліп», ақыл ойға құлақ салар адам таппай, «ойланар», «сөз 
ұғар ел» таппай шарқ ұруы, «жалғыз қалуы», қамығуы – Абай 
атамыздың жүрегінің түкпірінен шыққан шынайы сезім, халқы 
үшін, соның болашағы үшін деген күйкі-күйзеліс, қайғы-мұң 
екені хақ [4, 122 б.].

Абай өлеңдері адамға деген сүйіспеншілікке толы, бірақ ол 
жалаң сүй де күй емес, сүйіспеншіліктің ауыртпалығын, мұңлы 
тіпті кайырлы немесе қайғылы жақтарын да айтады, сөйтіп ой 
өрнегін нақтылап, нәрлеп салады. Өмірдің, тағдырдың, жалған-
ның екі жағы барлығын, екі жағын да ескеру,    екеуіне   де   
төзу   керектігін,   төзімді,    қайырымды,    тағатты, қанағатшыл 
болуға баулиды. Адамды сүй, бүкіл адамзатты сүй дейді, хақ 
жолы, имандылық жолы осы деуі Абайдың гуманистік ой-
тебіренуінде терең мазмұнның ішкі астарын ашып берерлік 
қағида. Адамға қастық қылма, «адамдық атын жойма» деп, 
бүкіл адамзатқа, жан иесіне бір ғана, біреу де  болса ұлы талап 
қоюы, Абайдың ақын ретіндегі, хакім ретіндегі ұлылығының 
белгісі [4, 123, 304 б.].



170

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Алла-тағала адамзатты махаббатпен жаратқан, олай бол-
са әр адам, Алланы өз жанынан артық көріп сүюі керек, алла-
ны сүю ол жаратқан бүкіл адамзатты сүюмен барабар, – міне 
осы үш сүю адамның иманы, сенімі, діні. Осы ақиқатты берік 
ұстау, сақтау, өмір азығындай арқалап өту, осыны терең білу, 
түсіну шарт, – сонда сен адамдығыңнан айырылмайсың. Осы 
үш сүюдің қарама-қарсысы, оларды бұзатын үш істен, шай-
тан ісі болып табылатын «пайда, мақтан, әуесқойдан» сақтан, 
«онан шошы»дейді Абай. Яғни ұлы ақынның айтуынша, әр 
адамның дүниетанымының, сенімінің түп қазығы, имандай се-
нер ұйытқысы адамды, адамзатты, алланы сүю; бар ойын, сана-
сезімін, іс қимылын осы түп қазықтан бастама алса, соны иман 
тұтса, шайтан ісіне жоламаса, сонда ғана сен адамдық мәніңді 
сақтайсың, адам атына сай боласың. Егер осы түп қазыққа берік 
болмасаң, сенімің, иманың таяз болса, қаншама «руза, намаз, 
зекет, хаж» жасасаң да, яки иман-сенімнің сырт көрінісін, шарт-
тарын орындағаныңмен, ішкі сенімің, иманың таза болмаса, сен 
адам болмайсың:

Бастапқы үшін бекітпей, соңғы төртті
Қылғанменен тартымды бермес жеміс [4, 305 б.]  
Пайдакүнемдік, мақтаншақтық, әуесқойлық адамды бұзады, 

иман жолынан, алла жолынан тайдырады. Бұл – шайтан ісі, 
өйткені: бұған салынған адам алласын ұмытып, иманынан, шын 
сенімнен айырылады, ол адамды, адамзатты сүюден қалады, 
нәпсісін тыя алмай күнәға белшесінен батады. Сонан соң 
қаншама аллаға жалбарынып, намаз қылып, бас ұрғанмен сен 
мумин бола алмайсың, сен мунафик, екі жүзді адамсың,өйткені 
ісің шайтанның ісі, тек сөз жүзінде ғана аллалап, оған сенген 
боласың, иіліп құлшылық қылған боласың. Сөзің ғана емес 
ісің де таза болсын, имандылықты бұзбасын, адамға жамандық 
әкелмесін, қорламасын, қинамасын, қастық қылмасын, ісің де 
аллаға, адамға деген сүйіспеншілікке, махаббатқа толы болсын, 
– сонда ғана сен шынайы мүминсің, иманың таза, пәк адамсың 
[4, 306 б.]. 



171

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Абайдың бұл айтқандары баяғы көне грек философы Про-
тогордың «адам-барлық заттардың өлшемі» деген афоризмін 
еске салады, И. Канттың «категориялы императивімен» үн-
деседі. Ойыңда да, ісінде де адамды ұмытпа, ол үшін, әрине, ал-
ланы ұмытпауың керек, сенімің берік болуы керек. Әр адамның 
іс-қимылы, жүріс-тұрысы, қызметі басқа бір адамға залал 
әкелмесін, еш адамға ешқашан қастандық ойлама да, жасама 
да – бұл адам өмірінің заңы, иманы. Бұдан тайған – имансыз, 
екіжүзді, ол адам емес шайтанға еріп, соның еліктеуіне көніп 
адасқан, бұзылған күнаһар бенде. Иман тазалығын сақтамаған 
бенденің ойы да, ісі де һарам, ол – қаскүнем, пайда табамын 
деп ол адамды жәбірлейді, басқа адамды сатып, оны пай-
даланады, өз пайдасы үшін қолданады, қорлайды. Ол саған 
мақтанады, менменсиді, өзін басқалардан жоғары санайды, 
басқалар ол үшін тек оның тәлкегінің, пайдаға жұмсауының 
құралы, жымысқы ақылгөйлігінің құлы болып көрінеді. Сол 
сияқты мақтаншақтық пен әуесқойлық адамды азғырады, тоз-
дырады, жеңіл-желпі өмір сүруге бастайды, үлкен адами мақсат 
қою, тұрлаулы оймен еңбек қылудан мұндай бенде безеді, оның 
сенімінде де, ісінде де тұрақ жоқ, ол жалтақ, қорқақ, жылмаң, 
есер. Ондай кісі адамдықтан, имандылықтан тез ада болады, 
одан жақсылық күтпе, оған ерме.

Абай атамыздың бұл айтқандарының үлкен тәрбиелік 
мәні бар. Ата-бабамыздан келе жатқан «баланы жастан» деген 
сөзді еске алсақ, баланы «шыр» етіп өмірге келгеннен бастап 
имандылық рухта тәрбиелеу керек, аллаға сендіру керек, яғни 
адамға деген сүйіспеншілікке, адалдыққа, ардың тазалығына 
баулу қажет.

Арғы жағында үлгі боларлық адами мәні, салмағы жоқ, бос 
мақтан, ойын-күлкі, орынсыз сөз бен іс баланың жан дүниесіне 
нәр бермейді. Ал басында имандылыққа толы карым-қатынас 
болса, балаға деген сүйіспеншілік басқаларға деген сый-
құрметпен жалғасып жатса, сонда ғана тәрбиенің мәнісі бар, он-
дайды сезіп, көріп өскен бала, көргендігін жасайды, иманжүзді 



172

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

болады, жалпы адамға деген сүйіспеншілік сезім оның көкейіне 
нық қонады.

Қазақ халқының, қазақ елінің болашағы ұлы ақынның 
ойынша осындай толыққанды адамның қолында. Бақытты, 
болашағы зор ел болу иманды, адамгершілігі артқан адамды 
тәрбиелеу дегенмен барабар. Абай тегінде қазақ қоғамындағы 
тұлғалы адамның рөлін терең сезінген, сондай адам ғана 
қоғамға ұйытқы, үлгі болатынын, ондай тұлға болмаса «өңкей 
нөл» қанша жиналса қоғам құрмайтынын, қара тобыр, топ бо-
лып қала беретінін білген. Бұдан қандай қорытынды жасауға 
болады? Батыстың әлеуметтік философиясы тұрғысынан 
алғанда қоғамдық қатынастар жеке адамға, индивидке 
қарағанда алда, озық тұрғанды, индивид бұрын калыптасқан 
қатынастарды бойына сіңіріп барып қана сол қоғамның төл 
азаматы деңгейіне көтеріледі, содан кейін ғана ол қоғамға 
қызмет етіп, оған белсенді өзгерістер енгізе алады, тарих 
субъектіге айналады. 

Белгілі мағынада қоғам алғаш, адам мәні қоғамдық қаты-
настардың жиынтығы, қоғам қандай болса, адам да сондай. 
Сон-дықтан алдымен қоғамды күрт, революциялық жолмен 
өзгертіп, одан кейін сол қоғамға сай адамды қалыптастыру ке-
рек. Абай бұл мәселені мүлдем басқадай ойластырған. Қоғам 
өмірінің түпкілікті негізі, айқындаушы күші адам. Адам 
қоғамдық өмірдің бастамасы. Адамды тәрбиелеу, адамның 
аллаға деген сенім-нанымын арттыру, нақты мүмин қылып 
баулу, осы жолда елдің қамқоры, бастаушысы, ақылшысы 
боларлық озық тұлғалардың дүниеге келуі, солардың ақыл-ойы, 
білімі, ерік-күші, белсенді іс-әрекеті басқаларға үлгі болып, ел 
жұртты ұйытып, біріктіріп, өміршең істерге көтеретіні, – елдің, 
қоғамның алға басуы осы жолмен болмақ. Осындай түсінікті 
ұстаған Абай өзі ел басқаруға қатыспақ болып, талпынған кезі 
де болған, бірақ сол замандағы билікке, атаққа таластың, қазақ 
қоғамының патша саясаты әсерінен ыдырауы, алауыздығы, көре 
алмаушылықтың асқынуы Абайға дес бергізбеген....



173

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Қорытында келетін болсақ, Абайдың адам, қоғам, тәрбие 
туралы жазғандары, терең философиялық антропологиялық, 
мәдениет философиясы бағытында мәні бар ойлары қазіргі 
тәуелсіздікке қол жеткен уақытта ерекше маңызды болып, 
қазақты өзіне-өзін танытып, бүкіл дүниеге әйгілі қылып, қаз 
басып келе жатқан ұлттық мемлекетіміздің сүйеніші, арқауы 
боларлық идеологиялық сипаттағы құндылықтардың негізін 
қалайтын ойлар жүйесіне айналып отыр. Қазіргі кездегі 
модернизацияға түсіп отырған екінші республика құрып 
жатқан жаңа Қазақстан Республикасының ұлттық мемлекеттік 
тұғыры, оның мәдени, адами болмысы, болашағы осындай 
терең тамырлы, өміршең идеялардан бастама алғанда ғана іске 
асатыны, сонда ғана ұлттық тұтастықты сақтап, бұдан жар-
ты мың жылдан астам уақыт бұрын дүниеге келген біртұтас 
қазақ хандығын құрған, содан кейін де қазақ атын да, затын 
да сөндірмеген, ұрпақтан ұрпаққа жеткізген ата-бабаларымыз-
бен мұраттаса-мұраласа, өмірлеріне жалғаса, сабақтаса, бүкіл 
дүниежүзілік өркениет құндылықтарын өз бойына ұлттық 
менталитін жоғалтпай, қайта сол негізде қабылдап, қорытып 
дами беретіні анық.

Абайдың этикалық ілімдері қазақ философиясының 
негізі

Ұлттық философиямыздың негізін қалаушылар – қазақ 
зиялылары, ақын жыраулары, ойы озық, ақылы кең данала-
ры елімізге егемендік алып берудің жолын іздестіріп бірі оны 
таппай қиналып, пессимизмге салынса, енді бірі мойынсын-
бай, өрлік мінез танытып, күреске, бостандыққа шақыр-са, 
үшіншілері кеңінен ойлап, бүкіл адамзат игіліктері-нің биігінен 
толғап, осы қалыптасқан тарихи жағдайдың шиеленіскен 
ішкі қайшылықтарының шешімін дөп басуға ұмтылған, 
соған өз үлестерін қосқан. Осы үшінші ой ағымына XIX 
ғасырда қалыптасқан, XX ғасырдың басында жалғасқан қазақ 
зиялыларының ой-толғамдарын, шығармашылық қызметін 
жатқызуға болады, олар қазақ елінің егемендік ой-санасының 



174

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

алғышарты ретінде қалыптасты. Осы бағытта ұлттық рух-
ты жаңғыртып, заман талабына сай ой-санасы жетілген адам 
тәрбиелеу бағытында ерекше үлгі көрсеткен Абай Құнанбаевты 
айтуға болады. 

Ол, ағартушылық ойдың қазақ жерінде туындап, XIX ға-
сырдың екінші жартысында қаулап дамуы Ш. Уәлиханов, 
Ы. Алтынсаринның еңбектерін одан әрі дамытты. Осы 
үш озық шыққан ойшыл, дана тұлғалардың өмір жолдары 
тоғыспағанымен, бір-бірінің жазған еңбектерін білмегенімен, 
бұлардың көзқарастарында белгілі-бір ортақтық, тұтастық сипат 
бар. Осының түпкі себебі неде деп сұрасақ, алдымен олардың 
өмір сүрген замандарының ортақ екенін, қазақ даласына бойлап 
енген рухани дабылдың ортақтығын айтсақ жөн болар еді.

Тәңірісі өзіне берген кең дала, ашық аспан, күн мен ай, 
жер мен су, айнала қоршаған табиғаттың тау мен тасы, шүйгін 
шөбі мен жұпар иісті ауасы, ойы мен қыры, жайсаң жазығы мен 
шөлейті, әр адамның бала-шағасы, үйі-күйі туған-туысқан, елі, 
халқы, бейбіт өмірі, шалқыған көңіл, асқақ ойы, назы мен сазы, 
салт-дәстүрі, тарихы мен қазірі, өткені мен болашағы, мақсат-
мұраты, дүниенің езі мен тезі – міне осының бәрін ойында 
орағытып өскен өміршең де өскелең, еркін де елгезек қазақтың, 
кең даланың еркесі, аспан астындағы серкесі болған қазақтың 
басына бұғалық ноқтасы тиіп, бодан болған шағында даласы 
тарылып, аспаны тарығып,тауы шағылып сала берді, әрине бұл 
процестер халық ой-санасына өзінің белгілі әсерін тигізді.

Қазақ зиялыларының ұлылығы осы тарылған тар заманда 
халықтың болашағын ойлап, қиын-қыстау тарихи жағдайдың 
астарына ден қойып, мәніне үңіліп, жаңа жол тауып, жөнге 
сілтеуінде. Шоқан қазақтың болашағын еуропалық игіліктер-
ді игерумен, сөйтіп ғылым-білімін арттыруға қоғам өмірін 
демократиялық, саяси-құқықтық реформа жолымен өзгертуге 
мегзейді [5].

Ы. Алтынсарин халык болашағын оқып, білім алудың нақты 
практикалық жолдарымен байланыстырып, өзі мектеп ашып, 



175

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

орыс алфавиті негізінде казақ әліппесін шыға-рып, оқулықтар 
жазып, халықтың сауатын көтеріп, орыс мәдениетін үйренуге 
шақырады [6].

Абай да халқына: еңсеңді көтер, көзіңді аш, еңбек ет, 
оқып білім ал, басқа халықтардан өнер білімге үйрен, жа-
мандықтан без, жақсылықты бойыңа жина дейді. Жақсы-
лықтың (яғни адамгершіліктің) өзі оқып-білгенде, сауатынды 
аш, надандықтан қаш, ақыл ой жинастыр, білімді-өнерлі бол, 
барлық жақсылықтың, байлықтың көзі сонда, малға да, жанға 
да бай, оған ақылы сай адам бол дейді Абай [1].

Сонымен елдің зиялы азаматтары байырғы қазақ 
ойшылдарының аңсаған мақсат-мұратын, олардың дүние-
танымдық ұстамдарын, игілік деп тапқан байлықтарын ұғым-
нанымдарын жоққа шығармай, сонымен бірге оларды жаңа 
тарихи жағдайда, мүлде заты басқа, табиғаты басқа бұрындар 
тысқары жатқан, әлдебір алып күштің ықпалына еріксіз түскен 
жағдайда, қайта карап, тереңінен ойлап, соны қорытындылармен 
байытып, қазақ ой өркенін жаңа да биік сатыға көтеріп береді.

Бұрын кең байтақ, көшіп-қонып, өзімен-өзі болып жатқан 
ел Ресейдің әсері мен бүкіл дүниежүзілік саяси-экономикалық, 
мәдени-өркениеттік процестің ықпалына енеді, сол бір дүлей 
ағымның екпінімен үлкен бір жартас іспеттес болып тұтасқан, 
тұйықталған қазақ даласы, қазақтың болмыс-бітімі, қоғами 
өмірі, салт-санасы, ой желісі, мінез-құлқы, екшелене түсіп, 
дүниежүзілік товар айналымының от-жалынының лебін 
сезіне бастайды. Қазақ даласы оянып, қимылдап, қозғалысқа 
келеді, қоғамдық өмірде әртүрлі өзгерістер басталады. Сол 
өзгерістерді алғаш сезген, соған сай ой кешкен, халықтың осы 
аумалы-төкпелі, алымды-ағымды кездегі тіршілігін, болашағын 
ойластырған зиялылары қайткенде қазақ баласы заманына сай 
болмақ, соған сай қоғам құрмақ, сол заманның жай ғана серігі 
болып қана қоймай, оны жасаушы, білгір де, іскер, санасы мен 
еркі күшті тұлғалы азаматы, серкесі болуын армандайды, соның 
жолын ой жүгіртіп іздестіреді. Бұл жолды оқу, білім алу, халықты 



176

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ағарту, мәдениетін жан-жақты арттыру деп үғынады, соны 
уағыздайды, жүзеге асыру жолдары мен тәсілдерін көрсетеді. 
Жаңа заман лебіне құлақ түр, соны сезін, соған сай бол, сайын 
даланың бал бесігінде тербетіліп ұйықтай берме, тебірен, оқы-
біл, ұмтыл, алға бас, ойың мен ісің бір жерден шығатын маман 
бол, кертартпа мінез бен бос ойын-күлкіден аман бол, адал бол, 
дүние жүзінің мәдениетін, білімін меңгерген, дүниенің тетігін 
игерген адам бол деп айтудан талмайды халықтың зиялылары.

Абайдың шығармаларында осы ойлар әсіресе толық, әсіресе 
бүкпесіз айқын, әсіресе әдемі де әсем айтылған. Абайдың 
дүниеге деген көзқарасын, дүниетанымын қазақ ойының 
даму шыңы дейтініміз оны данышпан хакім дейтініміз ол – өз 
шығармаларында замана ағымын түсінуі, дүниенің тылсым сы-
рына үндес болуы, соның өз лүпіліне, дабылына сай мақаммен 
ойлауы, дәл басып жырлауы сол арқылы, қазақтың байырғы 
дүниетанымы мен жаңа заман игіліктерін синтездеуге жол ашуы, 
қазақтың өз айшықтарын, өзінің ұлттық тұтас тұлғасын сақтай 
отырып, бұрынғы тарихи белестерден өткендегі жинақтаған 
өміршең қасиеттерін, тәжірибесін төкпей-шашпай, заманның 
заңды талаптарына бейімделе дамуын көксеп, сананың бірден-
бір жолы адамгершілікке, имандылыққа берік болуы, осы жол-
ды білгірлікпен, білімділікпен ұштастыру, мәңгі-бақи бұл жол-
дан таймай іздене, ұмтыла ойлау, іс қимыл жасау деп көрсетуі 
еді.

Бұл жолдың қиындықтарын, қайшылықтарын, қалта-
рыстарын талдап беріп, неден безіп, неге ұмтылу керектігін 
рухани азық қылып, нені арқалану қажеттігін, қазақ бола-
шағының суреттемесін, өмір сүру кодексін, ережелерін жасап 
берген осы – Абай, данышпан бабамыз, десек артық болмас. 
Абай қазақты қатты сынаған, замана тезіне салып сынаған, 
дұрыс болсын, заманына сай озық болсын, елдің алды бол-
сын, арты болмасын, қылмыс қылмасын деп сынаған, өмір 
сынағынан сүрінбей өтсін деп сынаған да мінеген, қазақты 
жаңа өмір салтына баулыған, жаманын қудалап атша жаратқан, 



177

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

түзеген, тазалаған, бейімдеген, бейілдеген, осылардың барлығы 
қазақ философиясының, философиялық мәдениетінің негізгі 
арқауы болып есептеледі.

Қазақ философиясы мен философиялық мәдениеті деген 
кезде біздің түсінігімізше ең алдымен басты-басты екі мәселені 
анықтап алуымыз керек. Олар қазақ философиясының генезисі 
(шығу тарихы) және қазақ мәдениет философиясының баста-
луы, қалыптасуы және дамуының ерекшеліктері.

Қазақ философиясының мәні мен мазмұны оның генезисі 
және басталуы арқылы айқындалмақ. Себебі әрбір ұлттық 
философияның бір-бірінен өзгешелігінің өзі осы, оның генезисі 
мен басталуында. Біз осы мәселелердің мәнін іздегенде қазақ 
философиясын еліктеуге салынып өзге ұлттар, халықтар 
философиясының үлгісіне салмай өзіне тән менталитетінен 
шығарсақ, ондай жағдайда біз ешқашанда Абай дүниетанымын 
аттап өте алмаймыз. Осы себептерге байланысты қазақ филосо-
фиясы деген ұғым Абайға келіп тіреледі. Абай философиясының 
арқауы адам. Әрине, бұл жаңалық емес. Қашанда болмасын да-
налар өз зейіндерін адамға арнаған. Бірақ, ақын адам туралы 
сөзді айта келіп, оны Алланың сөзіне тірейді. Сонда, Алланың 
сөзі бар, адамның сөзі бар. Мәселе сөзде. Платон идея десе, 
Аристотель формалардың формасы десе, Абай Алла сөзі дейді.

Абай бұл тұста Алланың сөзі аксиома, сен оны ұқ, қабылда 
деген діни дәстүрдегі қарадүрсіндікке салмайды, ол Алланың 
сөзі рас, бірақ оның растығы адамның сөзі арқылы расталмақ 
деген өте терең философиялық концепция ұсынған.

Абай дүниетанымын зерттеуде қандай тәсілді қолдандық де-
генге келсек, негізінен оның өзі қолданған тәсілді алдық. Ақын 
алтыншы қара сөзінде қазақтың «Өнер алды – бірлік, Ырыс 
алды – тірлік» деген мақалына өзінше түсінік берді. Мұндай 
тәсілді европада герменевтика деп атайды. Ол тек метод емес, 
әрі философия [2, 71 б].

Герменевтика тек қана Абайды емес, қазақ дүниетанымын, 
философиясын тануда өте тиімді тәсіл. Себебі, қазақ философи-



178

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ясы герменевтикалық мазмұнда. Қазақша ойлау жүйесі астар-
лап сөйлеуге негізделген. Мысалы билерді алсақ та жеткілікті 
[3, 125 б].

Абайдың ойлау дәрежесі өте биік, ауқымы кең. Ол өз 
шығармаларында аз сөзбен, саралы да сырлы сөзбен қазақ 
болмысының көптеген мәселелерін қойып, шешімін айтып 
береді, ойға салады. Оның ой толғамының негізгі діңгегі 
адам төңірегінде, адам болу, адами өмір сүру шарттарын 
анықтауында. Адам мәселесін таза күйінде, жалпы заң-
дылықтар тұрғысынан, адам болудың жалпылама шарттары 
тұрғысынан қарастыра білуі оның мәніне үңілуі, адам ететін 
негізгі қасиеттерін дәл анықтауы, – міне олардың бәрі осының 
айғағы. Осы ретте ол адамгершілік хақында да көп толғанған, 
адамгершілігі жоқ адамның иманы жоқ, иманы жоқ адам ол 
адам емес, есуас, мақұлық «санасыз, ойсыз, жарым ес» ондай-
лардан «сасу», ондайларға жоламай «қашу» керек деген [2, 70 б].

Оқуға, білімге шақырғанда да Абай кең ауқымда ізденуге, 
дүниежүзі ғұламаларына сүйенуге, оқығаныңды, білгеніңді 
ізгілікпен, әдеппен ғибратпен, имандылық жолынан таймай, 
адам қажетіне тарту, ойын, біліктігін, адамгершілік қасиеттерін 
арттыруға, әділдік, бостандық, сұлулық, сүйіспеншілік 
тұғырына көтеруге мегзейді. Сөйтіп ол жан-жақты дамыған, 
толықсыған, толған, адам бейнесін, тұлғасын жасайды, сол 
тұлға үлгісінің деңгейінен жан-жағына сын көзімен қарайды, 
бұл армандаған образына сай адамды таппай қиналады, 
«сөзіңді ұғар адам жоқ» деп қынжылады. Оның: «Баяғы жартас 
– бір жартас, Қыңқ етер түкті байқамас», – деп, «надандардан 
түңіліп», ақыл ойға құлақ салар адам таппай, «ойланар», «сөз 
ұғар ел» таппай шарқ ұруы, «жалғыз қалуы», қамығуы – Абай 
атамыздың жүрегінің түкпірінен шыққан шынайы сезім, халқы 
үшін, соның болашағы үшін деген күйкі-күйзеліс, қайғы-мұң 
екені хақ [4, 122 б].

Абай өлеңдері адамға деген сүйіспеншілікке толы, бірақ ол 
жалаң сүй де күй емес, сүйіспеншіліктің ауыртпалығын, мұңлы 



179

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

тіпті кайырлы немесе қайғылы жақтарын да айтады, сөйтіп 
ой өрнегін нақтылап, нәрлеп салады. Өмірдің, тағдырдың, 
жалғанның екі жағы барлығын, екі жағын да ескеру, екеуіне 
де төзу керектігін, төзімді, қайырымды, тағатты, қанағатшыл 
болуға баулиды. Адамды сүй, бүкіл адамзатты сүй дейді, хақ 
жолы, имандылық жолы осы деуі Абайдың гуманистік ой-
тебіренуінде терең мазмұнның ішкі астарын ашып берерлік 
қағида. Адамға қастық қылма, «адамдық атын жойма» деп, 
бүкіл адамзатқа, жан иесіне бір ғана, бі-реу де болса ұлы талап 
қоюы, Абайдың ақын ретіндегі, хакім ретіндегі ұлылығының 
белгісі [4, 122, 304 б].

Алла-тағала адамзатты махаббатпен жаратқан, олай бол-
са әр адам, Алланы өз жанынан артық көріп сүюі керек, алла-
ны сүю ол жаратқан бүкіл адамзатты сүюмен барабар, – міне 
осы үш сүю адамның иманы, сенімі, діні. Осы ақиқатты берік 
ұстау, сақтау, өмір азығындай арқалап өту, осыны терең білу, 
түсіну шарт, – сонда сен адамдығыңнан айырылмайсың. Осы 
үш сүюдің қарама-қарсысы, оларды бұзатын үш істен, шай-
тан ісі болып табылатын «пайда, мақтан, әуесқойдан» сақтан, 
«онан шошы» дейді Абай. Яғни ұлы ақынның айтуынша, әр 
адамның дүниетанымының, сенімінің түп қазығы, имандай се-
нер ұйытқысы адамды, адамзатты, алланы сүю; бар ойын, сана-
сезімін, іс қимылын осы түп қазықтан бастама алса, соны иман 
тұтса, шайтан ісіне жоламаса, сонда ғана сен адамдық мәніңді 
сақтайсың, адам атына сай боласың. Егер осы түп қазыққа берік 
болмасаң, сенімің, иманың таяз болса, қаншама «руза, намаз, 
зекет, хаж» жасасаң да, яки иман-сенімнің сырт көрінісін, шарт-
тарын орындағаныңмен, ішкі сенімің, иманың таза болмаса, сен 
адам болмайсың:

Бастапқы үшін бекітпей, соңғы төртті
Қылғанменен тартымды бермес жеміс [4, 305 б]
Пайдакүнемдік, мақтаншақтық, әуесқойлық адамды бұзады, 

иман жолынан, алла жолынан тайдырады. Бұл – шайтан ісі, 
өйткені: бұған салынған адам алласын ұмытып, иманынан, шын 



180

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

сенімнен айырылады, ол адамды, адамзатты сүюден қалады, 
нәпсісін тыя алмай күнәға белшесінен батады. Сонан соң 
қаншама аллаға жалбарынып, намаз қылып, бас ұрғанмен сен 
мумин бола алмайсың, сен мунафик, екі жүзді адамсың,өйткені 
ісің шайтанның ісі, тек сөз жүзінде ғана аллалап, оған сенген 
боласың, иіліп құлшылық қылған боласың. Сөзің ғана емес 
ісің де таза болсын, имандылықты бұзбасын, адамға жамандық 
әкелмесін, қорламасын, қинамасын, қастық қылмасын, ісің де 
аллаға, адамға деген сүйіспеншілікке, махаббатқа толы болсын, 
– сонда ғана сен шынайы мүминсің, иманың таза, пәк адамсың 
[4, 304 б].

Абайдың бұл айтқандары баяғы көне грек философы Про-
тогордың «адам-барлық заттардың өлшемі» деген афоризмін 
еске салады, И. Канттың «категориялы императивімен» 
үндеседі. Ойыңда да, ісінде де адамды ұмытпа, ол үшін, әрине, 
алланы ұмытпауың керек, сенімің берік болуы керек. Әр 
адамның іс-қимылы, жүріс-тұрысы, қызметі басқа бір адамға 
залал әкелмесін, еш адамға ешқашан қастандық ойлама да, жа-
сама да – бұл адам өмірінің заңы, иманы. Бұдан тайған – иман-
сыз, екіжүзді, ол адам емес шайтанға еріп, соның еліктеуіне 
көніп адасқан, бұзылған күнаһар бенде. Иман тазалығын 
сақтамаған бенденің ойы да, ісі де һарам, ол – қаскүнем, пай-
да табамын деп ол адамды жәбірлейді, басқа адамды сатып, 
оны пайдаланады, өз пайдасы үшін қолданады, қорлайды. Ол 
саған мақтанады, менменсиді, өзін басқалардан жоғары санай-
ды, басқалар ол үшін тек оның тәлкегінің, пайдаға жұмсауының 
құралы, жымысқы ақылгөйлігінің құлы болып көрінеді. Сол 
сияқты мақтаншақтық пен әуесқойлық адамды азғырады, тоз-
дырады, жеңіл-желпі өмір сүруге бастайды, үлкен адами мақсат 
қою, тұрлаулы оймен еңбек қылудан мұндай бенде безеді, оның 
сенімінде де, ісінде де тұрақ жоқ, ол жалтақ, қорқақ, жылмаң, 
есер. Ондай кісі адамдықтан, имандылықтан тез ада болады, 
одан жақсылық күтпе, оған ерме.

Абай данышпанның бұл айтқандарының үлкен тәрбие-лік 
мәні бар. Ата-бабамыздан келе жатқан «баланы жастан» деген 



181

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

сөзді еске алсақ, баланы «шыр» етіп өмірге келгеннен бастап 
имандылық рухта тәрбиелеу керек, аллаға сендіру керек, яғни 
адамға деген сүйіспеншілікке, адалдыққа, ардың тазалығына 
баулу қажет.

Арғы жағында үлгі боларлық адами мәні, салмағы жоқ, бос 
мақтан, ойын-күлкі, орынсыз сөз бен іс баланың жан дүниесіне 
нәр бермейді. Ал басында имандылыққа толы карым-қатынас 
болса, балаға деген сүйіспеншілік басқаларға деген сый-
құрметпен жалғасып жатса, сонда ғана тәрбиенің мәнісі бар, он-
дайды сезіп, көріп өскен бала, көргендігін жасайды, иманжүзді 
болады, жалпы адамға деген сүйіспеншілік сезім оның көкейіне 
нық қонады.

Қазақ халқының, қазақ елінің болашағы ұлы ақынның 
ойынша осындай толыққанды адамның қолында. Бақытты, 
болашағы зор ел болу иманды, адамгершілігі артқан адамды 
тәрбиелеу дегенмен барабар. Абай тегінде қазақ қоғамындағы 
тұлғалы адамның рөлін терең сезінген, сондай адам ғана қоғамға 
ұйытқы, үлгі болатынын, ондай тұлға болмаса «өңкей нөл» 
қанша жиналса қоғам құрмайтынын, қара тобыр, топ болып 
қала беретінін білген. Бұдан қандай қорытынды жасауға бола-
ды? Маркстік-Лениндік тұрғыдан алғанда қоғамдық қатынастар 
жеке адамға, индивидке қа-рағанда алда, озық тұрғанды, инди-
вид бұрын калыптасқан қатынастарды бойына сіңіріп барып 
қана сол қоғамның төл азаматы деңгейіне көтеріледі, содан 
кейін ғана ол қоғамға қызмет етіп, оған белсенді өзгерістер 
енгізе алады, тарих субъектіге айналады.

Белгілі мағынада қоғам алғаш, адам мәні қоғамдық 
қатынастардың жиынтығы, қоғам қандай болса, адам да сон-
дай. Сондықтан алдымен қоғамды күрт, революциялық жолмен 
өзгертіп, одан кейін сол қоғамға сай адамды қалыптастыру ке-
рек. Абай бұл мәселені мүлдем басқадай ойластырған. Қоғам 
өмірінің түпкілікті негізі, айқындаушы күші адам. Адам 
қоғамдық өмірдің бастамасы. Адамды тәрбиелеу, адамның 
аллаға деген сенім-нанымын арттыру, нақты мүмин қылып 



182

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

баулу, осы жолда елдің қамқоры, бастаушысы, ақылшысы 
боларлық озық тұлғалардың дүниеге келуі, солардың ақыл-ойы, 
білімі, ерік-күші, белсенді іс-әрекеті басқаларға үлгі болып, ел 
жұртты ұйытып, біріктіріп, өміршең істерге көтеретіні, – елдің, 
қоғамның алға басуы осы жолмен болмақ. Осындай түсінікті 
ұстаған Абай өзі ел басқаруға қатыспақ болып, талпынған кезі 
де болған, бірақ сол замандағы билікке, атаққа таластың, қазақ 
қоғамының патша саясаты әсерінен ыдырауы, алауыздығы, көре 
алмаушылықтың асқынуы Абайға дес бергізбеген....

Абайдың адам, қоғам, тәрбие туралы жазғандары, терең 
философиялық, этикалық, антропологиялық, мәдениет фило-
софиясы бағытында мәні бар ойлары қазіргі тәуелсіздікке 
қол жеткен уақытта ерекше маңызды болып, қазақты өзіне-
өзін танытып, бүкіл дүниеге әйгілі қылып, қаз басып келе 
жатқан ұлттық мемлекетіміздің сүйеніші, арқауы боларлық 
идеологиялық сипаттағы құндылықтардың негізін қалай-
тын ойлар жүйесіне айналып отыр. Оның «Адам бол прин-
ципі» қазақ философиясындағы этикалық бағыттың арқауы 
болмақ. Адам болу үшін, қазіргі қоғам талаптарына, заман та-
лаптарына сай болу үшін неден қашу керек, неге асығу керек 
екендігі қазақ азаматы үшін, жүз жетпіс бес жыл өтседе әлі 
де өзекті мәселе болмақ. Қазақстан Республикасының ұлттық 
мемлекеттік тұғыры, оның мәдени, адами болмысы, болашағы 
осындай терең тамырлы, өміршең идеялардан бастама алғанда 
ғана іске асатыны, сонда ғана ұлттық тұтастықты сақтап, бұдан 
бес ғасырдан астам уақыт бұрын дүниеге келген біртұтас 
қазақ хандығын құрған, содан кейін де қазақ атын да, затын 
да сөндірмеген, ұрпақтан ұрпаққа жеткізген ата-бабаларымыз-
бен мұраттаса-мұраласа, өмір-леріне жалғаса, сабақтаса, бүкіл 
дүниежүзілік өркениет құндылықтарын өз бойында ұлттық 
менталитін жоғалтпай, қайта сол негізде қабылдап, қорытып 
дами беретіні анық.



183

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Әдебиеттер

1. Абай. Книга слов. – Алма-Ата: Жазушы, 1992. – 90 с.
2. Абайдың дүниетанымы мен философиясы. – Алматы: Ғылым, 

1995. – 184 б.
3. Ғарифолла Есім. Қазақ философиясының тарихы. – Оқулық. – 

Алматы, Қазақ университеті, 2016. – 215 б.
4. Құнанбаев Абай. Шығармаларының 2 томдық толық жинағы. – 

1 том, Алматы, 1997. – 307 б.
5. Құсайынов Д.Ө. ХХ ғасыр басындағы қазақ философиясы: 

мәдениет, әлеумет, саясат мәселелері. – Алматы. Экономика баспасы, 
2018. – 485 б.

6. Алтынсарин Ы. Таңдамалы шығармалары. – Алматы, Ғылым, 
1995. – 360 б. 



184

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ЦЕННОСТНЫЕ НОРМАТИВЫ КАЗАХСТАНСКОГО 
ОБЩЕСТВА И КАЗАХСКАЯ ФИЛОСОФИЯ*

КОЯНБАЕВА Гульнара Ромсеитовна
ведущий научный сотрудник Института философии, 

политологии и религиоведения КН МНВ0 РК,
кандидат философских наук, доцент

ЗАУРБЕКОВА Лазира Расылхановна
ассоциированный профессор КазНАИУ,

кандидат философских наук

Современное казахстанское общество, как собственно все 
человечество, переживает процесс переоценки существующих 
ценностных моделей развития, детерминированный глобаль-
ными трансформационными изменения в геополитической и 
экономической ситуации. Продолжительный процесс глобали-
зации по девизом «Один мир, одна экономика, одна идеология, 
одно человечество» переживает кризис несостоятельности, так 
как вестернизированный  вариант мироустройства наталкива-
ется на активное сопротивление внутренних кодов культур и 
цивилизаций, не готовых полностью отказаться от своих соб-
ственных, порой специфических представлений о должном ми-
роустройстве. Неудивительно, что в этих условиях народы об-
ращаются к своим истоком в поиске способов ориентирования в 
мире. Не всегда это помогает устойчивости общества, приводя 
к всплескам национализма, но это объективный процесс, требу-
ющий своаго исследования. Это характерно и для казахстанско-
го общества, стремящего найти свое достойное место в новом 
мире. И именно в этом контексте должны быть исследованы 
нарративы казахской философии как база для формирования 

* Cтатья подготовлена в рамках научной программы № OR1146461 «Исследование 
культуры и ценностей общества  в контексте стратегии устойчивого развития 
Казахстана».



185

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

новой идеологии, способной к выработке стратегии развития 
социума.

Одной из важнейших методологических проблем теории 
культурно-исторического многообразия является проблема со-
отношения общего и особенного, универсального и локального, 
которая в контексте современного процесса социокультурно-
го развития выражена с одной стороны тенденцией унифика-
ции, проявляемой во всех сферах общественных отношений, с 
другой – процессом диверсификации.  В этих условиях,  про-
исходит формировании некой транснациональной культуры, 
основные принципы которой заключаются в тождественности 
форм и единстве содержания. А вследствие этого современные 
локальные культуры лишаются генетической специфики и асси-
милируются глобальной культурой. Этот процесс вызывает об-
ратную реакцию, связанную с ростом значимости для человека 
оснований культурной самобытности, поиском и осмыслением 
национально-культурной аутентичности. 

Решение вопроса о специфике национальной культуры во 
все ее сферах предполагает уяснение соотношения её универ-
сальных и уникальных характеристик. Это, в свою очередь, 
означает, во-первых, понимание природы каждой из этих ха-
рактеристик, отыскание их детерминант. Во-вторых, требуется 
установить способ применения категорий «общее» и «особен-
ное» ко всему пространству данной национальной культуры. То 
или иное решение последнего вопроса влечет за собой опреде-
лённую форму постановки вопроса о соподчинении начал свое-
образия и всеобщности и дает импульс для его решения.

Одним из важнейших постулатов казахской философии 
был принцип единения народа, формирования правильного 
устройства общества, в котором у каждой социальной группы 
есть свое место, социальная роль, подтвержденное правилами, 
сформулированными, исходя из общественной необходимости. 
Базовым принципом является коллективный подход к решению 
важнейших задач общества, единство, гармония, солидарность 



186

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

и взаимопомощь. Эти принципы входят в противоречие с той 
ситуацией в духовном пространстве, когда   ценой стремитель-
ного научно-технологического прогресса становятся дегумани-
зация культуры, моральный износ и духовно-эмоциональное 
оскудение человечества, что требует скорейшего социумного 
преобразования на пути солидарного общества, способного 
осуществлять принцип социальной справедливости, невозмож-
ный вне морального контекста.

Идеи общего этического универсализма, столь стремитель-
но проводившиеся в жизнь последние десятилетия, строится на 
выявлении всех общих черт систем нравственности и формиро-
вания комплекса моральных правил, с которыми могли бы со-
гласиться представители всех культур. Даже если эта системе 
будет создана, что возможно в силу общности основной базы 
моральных принципов большинства культур, все же, остается 
вопрос о роли локальных моральных систем в формировании 
социо-культурной повестки современности. Следствием этого 
является актуализация проблем национально-культурной иден-
тичности и роли и места этического наследия  этноса в совре-
менных условиях.

С одной стороны, продолжается вечный спор приоритетов 
нравственных позиций личности в дискурсе «человек-обще-
ство», с другой стороны, нравственность человека испытывает 
пресс конкурентной среды, где добродетель не всегда является 
условием достижения успеха, который чаще всего определяет-
ся параметрами материального благополучия. Потребительски 
характер современной культуры, излишняя ориентация на сво-
боды личности, вне учета его обязанностей перед социумом, 
преобладание эгоистических, иногда эгоцентрических жизнен-
ных ориентиров, отказ от предшествующего опыта, как не адек-
ватного новым условиям жизни, вот не полный перечень пара-
метров современной жизненной ситуации, в которой  человек 
вынужден ориентироваться и делать необходимый выбор. Ощу-
щение неустойчивости, зыбкости общественных отношений, 



187

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

перекос в сторону материального в ущерб духовности, неверие 
в возможность позитивных изменений все это подтачивает ду-
шевные сил человека, вызывая чувство неуверенности у одних, 
и абсолютной безответственности у других.

Все эти проблемы остро ощущаются в казахстанском обще-
стве, где наблюдается с одной стороны усиление интереса к соб-
ственным историческим корням, в частности к своей этической 
мысли и традициям, а, с другой идет процесс инклюзии внеш-
них культурных ценностей, противоречащих традиционной 
этической базе казахов, в том числе сформированных казахской 
философской традицие. И как всегда, когда перед обществом 
стоит проблема выбора и изменений, происходит обращение к 
духовным основаниям прошлого. В данном случае этим основа-
нием являются этические императивы культур. Казахская куль-
тура выработала собственное, присущее ей видение нравствен-
ного оформления общественной жизни, жизнеспособность 
которого очевидна и не требует доказательств. Обращение к 
истокам, понимание которых можно найти в разных сферах ду-
ховной культуры, особенно в поле философских поисков, есте-
ственное решение в данной ситуации. Традиционная этика ка-
захов – это база для форматирования всех духовных процессов. 
В ней заложены колоссальные возможности, и, разрушая ее, мы 
уничтожаем собственное поле культуры, лишаемся подпорок и 
теряем возможность стать важным звеном общемировой куль-
туры. Это понимали все казахские философы, чье творчество 
всегда и в первую очередь касалось нравственных оснований, 
как главного фактора общественных преобразований. 

Решение задачи духовной трансформации казахстанского 
общества  лежит в разных плоскостях общественной и духов-
ной жизни, одной из значимой которых является плоскость мо-
рально-этических императивов. Этика, как важнейший элемент 
культуры, всегда играла, играет и будет играть важнейшую роль 
в формировании общественных отношений и отдельно челове-
ческой жизни, на что обращала внимание казахская философия, 



188

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ставящая этическую проблематику в фокус своих смысловых 
поисков. Более того, она выступает фундаментом общества и 
личности, определяя стратегии общественного и индивидуаль-
ного развития. Именно изменения в нравственной парадигме 
вызывают к жизни кризисы, масштабы которого могут поколе-
бать развитие цивилизаций. Утеря собственных нравственных 
оснований ведет к уничтожению этноса, а грамотная трансфор-
мация способствует его сохранению и успешному развитию. 
Казахстанское общество, со всей очевидностью столкнулось 
именно с этой проблемой. В парадигме глобализации, успеш-
ность этноса определяется способностью мимикрировать, при-
способляться к текущим обстоятельствам.   Следовательно, зна-
чимым условием является способность общества сбрасывать 
то, что не помогает, а тормозит движение к успеху. Очень часто 
этим тормозом становятся традиционные ценности, призываю-
щие, в том числе, отказаться от собственных интересов во благо  
семьи, рода, общества. Именно это этическая модель характе-
ризует  казахское общество. Воспитывая человека в узко-эгои-
стической системе стремления к личностному успеха, мы ста-
вим человека в условия жесткого выбора между традиционным 
правилом подчинения своих интересов общественным и необ-
ходимостью в конкурентной среде руководствоваться исключи-
тельно своим интересами. Преставление о том, что родина там, 
где тебе удобно, сформированные в рамках либеральной идео-
логии абсолютизации прав и свобод человека, вступает в про-
тиворечие с выработанными в традиционной культуре святости 
места где родился и живешь, что так же вызывает значительные 
нравственные коллизии у человека, воспитанного в определен-
ной культурно-идентификационной системе.

Стратегия Нового Казахстана должна в своем формирова-
ние исходить и из идеи сохранения собственных культурных 
оснований, способных исчезнуть под воздействием усилива-
ющегося влияние ценностной парадигмы неолиберализма, как 
идеологии глобального человечества.  На сегодняшний момент 



189

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

четко проявились две основополагающие тенденции в пони-
мание трендов развития человечества. Первая сформирована в 
результате глобальных процессов тренда на уничтожение наци-
ональной идентичности и создание некоего образа «Человека 
мира», свободного в своем духовном выборе в полной мере. Эти 
свобода предполагает: отказ от культурного этнического кода, 
отрыв от родовых духовных связей, восприятие себя совершен-
но свободно ориентирующейся личностью, не связанной ни-
какими традиционными установками, регулирование жизнью  
только с точки зрения  практической выгоды, ощущение себя 
хорошо и целостно в любой точке мира, при условии удовлет-
воряющего личность уровня  экономического благосостояния.

Вторая тенденция предполагает: усиление ориентации на 
национальные духовные скрепы, осознание необходимости 
возврата к историческим корням, 

-поиск духовных оснований современной национальной 
культуры, осознание общности судеб, задача форматирования 
идеологической сферы с опорой на лучшие традиции, способ-
ные и сохранить национальные спецификации, и включить их 
в современные нарративы духовной жизни без существенных 
изменений.

Эти тенденции имеет характерны не только для казахского 
этноса. Они имеют общемировое значение, им в той или иной 
мере озабочены все современные государства, включая и Казах-
стан. И заявленные в последнее время идеологические страте-
гии духовного возрождения в форматах специальных проектов, 
свидетельствуют именно об этом. Да, модернизация необходима, 
но не как коренное преобразование, отказ от всех предшеству-
ющих  мировоззренческих констант, но бережное сохранение 
всего живого, плодоносящего, способного эволюционировать и 
плавно войти в новые идеологические  императивы, способные 
придать импульс к развитию не только в сфере духовного, но и 
всех остальных сфер социума. В экономической сфере, в соз-
дании равноправного партнерства всех участников производ-



190

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ственных отношений, в социальной сфере, в обеспечение ро-
ста благосостояние казахстанского общества и осуществления 
решения огромного запроса на социальную справедливость, 
остро ощущаемую сейчас, в политической сфере, в создание 
оптимальной политической структуры, способной обеспечить 
равное участие граждан в решении общественных задач.

Наступающая идеология практицизма резко противосто-
ит базовым принципам этики казахов, так как требует разрыва 
всех традиционных представлений о роде, семье и семейных 
связях. Отбрасывание во имя успеха всех вещей, мешающих-
ся с точки зрения рациональности, достижению личностных 
целей никогда не было принципиальной формой поведения 
казахов. Более того идея единства народа, невозможности вы-
живания и процветания вне общей поддержки, общих усилий 
была всегда центральной в философских исканиях казахского 
народа, Мы слышим их в пронзительных сочинениях жырау, 
прочитываем в трактатах и книгах величайших представителей 
казахского народа. Осознание разрушительной идеи индиви-
дуализации и капсулирования личности, разрыва природных 
связей, слома традиций  и их восприятие как чего-то косного, 
мешающего личностной свободе, это опасная тенденция, кото-
рая может привести к размыванию и исчезновению культурных 
координат казахского народа, а, следовательно к гибели этноса, 
его ассимиляции в других культурных сферах, так  как душа и 
сердце народа это его язык и мораль, сформированная на этом 
языке. А мораль казахов имеет базу коллективистского харак-
тера, и все этические нормативы и регуляторы выстроены с 
преобладанием общественного над индивидуальным. Сначала 
выживание рода, его интересы, а потом осуществление претен-
зий отдельной личности. Подобная этическая практика никак 
не встраивается в современное требование предоставления  все 
больших свобод для    отдельного индивида и модернизация 
общественного сознания в Казахстане должна осуществляться 
с учетом необходимости решения данного противоречия. Это 



191

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

относится прежде всего к проблеме формирования ценностных 
представлений современной молодежи,  в наибольшей степени 
испытывающий влияние западной  культуры, под воздействием 
развитых систем информационных коммуникаций. 

Три десятка лет независимого существования Казахстана 
очень многое изменили не только в структуре  экономических, 
политических, социальных условий жизни казахстанцев, но и 
вызвали ряд важных изменений и в духовной сфере, в частно-
сти, привели к возрождению интереса  к ценностям традицион-
ной культуры казахского народа. В том числе  возрос интерес и 
к истории формирования и развития казахской философии. 

Казахская философия в широком смысле – совокупность 
философских идей, образов, концепций, присутствующих во 
всем контексте отечественной культуры, начиная с ее возник-
новения до сего дня. Традиционная культура казахского обще-
ства имеет свои глубинные смыслы понимания мира и оценки 
человеческого бытия. В своей основе она прежде всего этиче-
ская философия, философия нравственности, определяющая 
основания жизни этноса. Она обладает своей спецификой, но 
одновременно является частью общего философского процесса. 
Казахская философия представляется исследователями частью 
мировой философской мысли, но, в тоже время признается, что 
она развивалась, самостоятельно, независимо от европейской 
и мировой философии, не находилась под влиянием много-
численных философских направлений Запада. Характерными 
чертами казахской философии являются: специфическая форма 
выражения философских мыслей, большая роль проблем мора-
ли и нравственности, конкретность, понятность простому на-
роду. В качестве ее основных проблем выступают, по мнению 
исследователей – проблема человека, проблемы морали и нрав-
ственности, проблема социальной справедливости, проблема 
идеального общества, проблема будущего казахского народа. 

 Они  ставили перед собой задачи раскрытия феномена тра-
диционной культуры казахов в контексте онтологического отно-



192

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

шения «Человек – Мир», стремились выявить специфику миро-
воззрения и мироотношения казахов, показать специфический 
характер проявления основных мировоззренческих категорий 
казахского образа мысли в повседневной жизни, выявить семан-
тику понимания  казахами некоторых основополагающих миро-
воззренческих категорий (дүние, болмыс, ұақыт, жаратұшы  и 
др.), обосновать сакрально-символический характер основных 
представлений казахов, ритуально-аксиологический характер 
основных жизненных вех традиционного казахского общества. 
Для работ казахских философов характерен горячий призыв к 
возрождению духовно-нравственных ценностей, норм и идеа-
лов национального самосознания казахов, что, по их мнению, 
будет способствовать наиболее верному решению основных 
смысложизненых вопросов не только индивидуального созна-
ния  отдельного казаха, но и всего казахского общества. 

 Говоря словами великого мудреца, у казахов есть великое 
богатство, мудрость предков, сформировавших законы нрав-
ственности. Мы можем перенять их, не меняя ничего, можем 
модернизировать, приблизив к изменившимся условиям нашего 
времени. Объективно и критически  осмысливая достоинства 
и недостатки  традиционных форматов, нужно вычленять луч-
шее, способное стать частью глобальной этической парадигмы. 
Главное, не утерять его, став духовно нищими попрошайками, 
зависящими от чужих нравов и законов, не всегда адекватных 
нашим ментальным запросам.

Именно такого рода актуализация потенциала этического 
наследия казахского народа становится значимой в современ-
ных условиях глобализации. 

Литература

1. Нечипоренко О.В., Нысанбаев А.Н. Россия и Казахстан в XXI 
веке: опыт модернизационных реформ // В кн. Аршабеков Н.Р. Фило-
софия социальных изменений. – Караганды: Болашак-Баспа, 2006.



193

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

2. Акатай Сабетказы. Древние культы и традиционная культура 
казахского народа. – Алматы, КазНИИКИ, 2001. – С. 67. 

3. Гумилев Л.Н. Этнос и категория времени // Доклады отделения 
комиссии Географического общества СССР. – Л., 1970. – С. 144-145. 

4. Аязбекова С.Ш. Картина мира этноса: Коркут-ата и философия 
музыки казахов. – Алматы, 1999. – С. 137.

5. Сулейменов Т. Человек как параметр цивилизационного под-
хода к кочевому социуму // Евразийское сообщество. – 1999. – № 2. 
– С. 15.

6. Нурланова К.Ш. Человек и мир. – Алматы, 1994 г. – С. 15-25.
7. Сегизбаев О.А. Казахская философия. XV-XX в. – А., 1996.



194

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

УСТНАЯ ТРАДИЦИЯ КАК ОСНОВА ДУХОВНОЙ 
КУЛЬТУРЫ НОМАДОВ

ЕЛЕУКУЛОВА Гульнара Кошербаевна 
КазНИИТУ им. К. Сатбаева, ассоциированный профессор

Общеизвестно, что философия с самого начала отражает 
реальность материального мира в форме мысли. И поскольку 
мир разнообразен и проявляется для человека именно в много-
образии, постольку его философское отражение также многооб-
разно. Философия способна выражать и отражать новое миро-
воззрение, чтобы помочь создать и развивать социальное бытие 
человека. Разнообразие философских систем основано на отно-
шении: Человек – вся Реальность (Мир).

Философия выражает собой эпоху и ее представителей. 
Согласно Гегелю, философия – это эпоха, схваченная в мысли. 
Бертран Рассел писал, что для того, чтобы понять эпоху или на-
цию, мы должны понимать ее философию; мы должны в какой-
то мере быть самими философами. Существует четкая связь: 
обстоятельства жизни составляют философию людей и наобо-
рот: их философия в значительной степени создает эти обстоя-
тельства [Russell, 1959].

Постоянная смена поколений, происходит ли она на Вос-
токе или на Западе, среди оседлых народов или кочевых, всегда 
сопровождалась философским осмыслением. И везде филосо-
фия отражала формы бытия людей в пространстве и времени. 
Мысли предыдущих поколений становились источником мыш-
ления для потомков. Но бесконечная степь заставляла кочевни-
ков чувствовать время и пространство особым образом. Идея 
единства времени и пространства для кочевника означала вос-
приятие времени как неограниченного пространства, как широ-
кого понятия, связанного как с прошлым, так и с будущим. Это 
одно из проявлений восприятия времени через пространство и 
наоборот, это еще одна форма отношения Человек – Реальность.



195

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Для казахского мировосприятия специфична и важна ка-
тегория земли. Земля – священна, она объединяет всех нас в 
целостность, дает нам чувство нашей связи со Вселенной и ре-
ализует эту связь, что дает возможность гармоничной целост-
ности человека и мира. Эти отношения сформировали характер 
казахов [Нурланова К., 2000]. Чувство единства с родиной соз-
дает прочный духовный комфорт в жизни. Трудно переоценить 
это духовное состояние человека, вызванное его чувством при-
надлежности своей родине. Это отношение к родной земле вы-
ражено в философии жизни, в работе души, которая требовала 
преодолевать повседневные трудности жизни кочевника.

Менталитет нации – это целостность традиций, культуры, 
социальной структуры и среды обитания. Менталитет содержит 
всю глубину коллективного и индивидуального сознания, вклю-
чая бессознательное. Составляющие менталитета образуют ор-
ганический синтез, который отражает внешний вид и характер 
нации, выраженные в устной литературной традиции. Наряду 
с запоминанием эпосов и сказок устная традиция передает со-
циальное и культурное послание следующим поколениям. На 
реальных исторических событиях основано бесконечное коли-
чество легенд и сказок, многие из которых все еще циркулиру-
ют среди казахов и которые еще не исследованы учеными. 

Современная философия должна исследовать и решать про-
блемы культурно-исторического сближения людей на самых 
глубоких уровнях, проделывая глубинно-психологический ана-
лиз, исследуя культурные и поведенческие архетипы, структуры 
религиозного мировоззрения и философские основы знаний. В 
этой области есть пробелы, которые становятся препятствиями 
для правильного понимания проблем единства человека и мира.

Ядро ​​тюркской среднеазиатской кочевой поэзии формирует-
ся эпическими традициями народов, таких как казахи, каракал-
паки и кыргызы [Karl Reichl, 1992, 16]. Исторически сложилось 
так, что ряд эпосов, характерных для этой группы, отражает, 
однако, более позднюю эпоху – время племенных войн между 



196

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

западными монголами и тюрками (с XVI по XVIII век). Эпиче-
ские произведения отражают важные исторические события и 
развивают коллективный образ событий и персонажей.

Так, изучая эпические произведения казахов и кыргызов, 
первый казахский ученый Чокан Валиханов обнаружил в своей 
ранней карьере [1], чтό казахи и кыргызы в своем эпосе называ-
ли «золотым веком» и героическим периодом [2]. Он предложил 
гипотезу об очень напряженных отношениях, существовавших 
между казахами и ногайцами и перевел заключительную часть 
«Джами ат-тавари» – историческую работу, написанную в начале 
XVII в. Джалаири – как доказательство своего предположения. К 
сожалению, из-за преждевременной смерти Валиханов оставил 
свои исследования незавершенными. Но рукопись, обнаруженная 
в Санкт-Петербурге, показывает общность духовного наследия 
племен, которые исторически жили вместе во времена Ногайли. 

Героические эпосы казахов – это сокровища, которые, без 
преувеличения, помогли им выжить. Казахи физически пережи-
ли разрушительные вторжения Ойрат-Калмак XVIII в., совет-
скую коллективизацию 1930-х годов, сохранили свою самобыт-
ность при освоении целинных и залежных земель в середине 
XX в. Кроме того, они пережили свое этимологическое пере-
именование в киргиз-кайсаков. 

Долгое время устная традиция номадов игнорировалась в 
качестве феномена развитой культуры, так же как не признава-
лось историческое развитие их цивилизации. Иное отношение 
к устной литературе было выражено в современном понимании 
Милманом Пэрри в результате проведенных им и его ассистен-
том и последователем Альбертом Лордом полевых экспедиций 
в Югославии в 1934 г. Исследование «Илиады» и «Одиссеи» Го-
мера позволили им сделать вывод о том, что Гомер создал эти 
произведения устно. А это коренным образом меняет отноше-
ние ко всей устной традиции. 

Пэрри, не получив разрешения от советского правительства 
для проведения исследований в Центральной Азии, совершил 



197

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

свою первую поездку в Югославию в 1933 году для того, что-
бы познакомиться с эпическими песнями, которые еще испол-
нялись в этой стране. В июне 1934 года он приехал уже на 15 
месяцев. Интерес к южно-славянскому фольклору появился 
благодаря словенскому слависту Матье Мурко, который присут-
ствовал на защите докторской диссертации Пэрри «L’épithète 
traditionnelle dans Homere» («Традиционный эпитет у Гомера») 
и дополнительной диссертации «Les Formules et la métrique 
d’Homere» («Метрическая формула у Гомера») в Сорбонне в 
1928 году по приглашению Антуана Мейе. Профессор М. Мурко 
читал лекции в Сорбонне по югославскому эпосу. Позже Пэрри 
писал, что именно работы М. Мурко способствовали возникно-
вению его интереса к изучению устной поэзии и героических 
поэм южных славян. Материалы, собранные Мурко, уступают 
по своему объему материалам Пэрри, тем не менее, Мурко были 
сделаны некоторые весьма существенные выводы. Так, он от-
метил, что сказители не повторяют один и тот же текст при каж-
дом исполнении. 

В своей докторской диссертации по классической фило-
логии Пэрри сделал анализ формульных эпитетов в «Илиаде» 
и «Одиссее».  Он выдвинул гипотезу о том, что произведения 
Гомера являются, скорее всего, плодом устного творчества, по-
скольку они представляют собой традиционный эпос. Целью 
его экспедиций был поиск подтверждения его гипотез. Он из-
учил способы усвоения и сочинения эпическими поэтами своих 
песен. Это позволило ему выявить отличие устного повество-
вания от письменной формы повествования, а также объяснить 
процесс создания и передачи традиционного устного повество-
вания, наблюдая образ жизни людей, которые создали и сохра-
нили его. 

По мнению Пэрри, техника устного исполнения эпоса по-
рождала своеобразный «формульный стиль» (formulaic style) 
– группу слов, регулярно встречающуюся в одних и тех же 
метрических условиях, и служащую для выражения того или 



198

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

иного основного смысла [Бэйтс, Альберт Lord, Albert. 1994, 
14]. Согласно этой теории, важнейшие особенности стиля гоме-
ровского эпоса, в частности, его стереотипность, объясняются 
специфическим механизмом импровизации народных певцов-
сказителей. «Формульный стиль» был обнаружен также в анг-
ло-саксонском, французском, испанском, русском эпосе.  Ис-
следования казахского эпоса М.О. Ауэзовым и Н.С. Смирновой 
выявили в нем тот же метр (формулу).

Между тем представитель другой школы, изучавшей древ-
негреческий эпос, Алексей Лосев пришел к выводу, что устная 
эпическая традиция, которая не выражена в письменной форме, 
существует как естественное социально жизнеспособное явле-
ние. Без письменной речи устный эпос неуклонно существует 
на протяжении многих столетий, а память людей, т.е. память о 
народных рассказчиках и певцах, настолько же сильна, насколь-
ко может быть и надежнее, чем тогдашние типы письменности 
[Лосев Алексей 1960, стр. 69].

Историки, которые пытались изучить прошлое народов без 
письменной истории, столкнулись с другим фактором, который 
необходимо учитывать, – разницу между эпическим и реаль-
ным пространством. Эти два пространства могут не всегда со-
ответствовать друг другу из-за различных исторических движе-
ний или изменения среды проживания авторов и рассказчиков 
эпоса. Наряду с запоминанием важных сказаний устная тради-
ция обеспечивает передачу социальных и культурных посла-
ний следующим поколениям. Эти рассказы почти полностью 
сохранились в памяти неграмотных племен. Однажды Акселеу 
Сейдимбеку (2001) удалось записать жыр о смерти Жоши-хана, 
которую прочитал пожилой мужчина из Улытау по имени Тай 
Тлегенулы. Известно, что захоронение Жоши-хана расположе-
но в Улытау, Центральный Казахстан. Как он был удивлен, когда 
через несколько лет изучил «Генеалогию тюрков» Абу аль-Гази 
и обнаружил, что в этих двух работах есть лишь одно различие 
в двух словах. Такая точность передачи устных литературных 



199

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

произведений на протяжении веков показывает, насколько глу-
бока этническая память. Если мы проанализируем героический 
эпос казахов, мы должны начать с эпосов, созданных многими 
поколениями племен, живших на обширной степи Евразии.

Необходимость изучения устного народного творчества 
связана с его особой ролью в функционировании мировоззре-
ния, поскольку веками накопленная мудрость народа создается, 
хранится и передается в немалой степени через устное народ-
ное творчество, которое позволяет многим поколениям людей 
приобщиться к духовному миру предков.

Поскольку теоретическое осмысление действительности в 
философской форме в казахской культуре начинается с XIX в., 
функционирование казахского мировоззрения на протяжении 
веков было связано с творчеством акынов, жырау, деятельность 
которых нельзя однозначно рассматривать только как художе-
ственную. Именно они, создатели и пропагандисты устного 
народного творчества, определяли идейное содержание миро-
воззрения, а также степень познавательной насыщенности, 
обоснованности, продуманности, внутренней согласованности 
мировоззрения.  Они определяли и, в этом плане, влияли на ду-
ховные опоры народа. И, несмотря на то, что непросвещенное 
сознание нередко обращается к фантастическим вымыслам, по-
верьям, тем не менее в мировоззрении номадов именно такой 
феномен, как устное народное творчество, охватывает в целом 
опыт народа в его историческом становлении, т.е. в горизон-
тальном и вертикальном срезе, помогает человеку выйти за 
пределы повседневности, конкретного места и времени, соот-
носить себя с другими людьми, включая и тех, что жили раньше 
и будут жить потом. 

У номадов Центральной Азии, которые не имели письмен-
ности, в том числе и у казахов, устное творчество было доступ-
но всем, независимо от сословия и возраста. При этом в осед-
лых странах развивалась письменная поэзия, которую читали 
только избранные.  По мнению Сеита Каскабасова, именно уст-



200

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ное творчество позволило сохранить духовную культуру и ста-
ло основой для преемственности не только культуры номадов, 
но и в целом способа их бытия  [Каскабасов 2010, 11]. 

По мнению Рене Хьюлан и Рената Айгенброд, устные тра-
диции с самого основания аборигенного общества (это справед-
ливо и в отношении номадического общества. – Г.Е.) соединяли 
сказителя и слушателя в коммунальном опыте, объединяя про-
шлое и настоящее в памяти [Renee Hulan and Renate Eigenbrod, 
2008. 7]. 

В этом плане фольклор как часть устного народного твор-
чества несет в себе все его функции. Нельзя не согласиться с 
Элиотом Орингом, который утверждает, что невозможно отде-
лить «folk» – народ от «lore» – знание. Он отмечает: «Возможно, 
есть очень странный выбор между «folk» и «lore». Вы не мо-
жете иметь «lore» без людей, которые создают его, но когда вы 
сталкиваетесь с этим «folk»ом у вас непременно будет чувство 
сопротивления их «lore»» [Оринг, Элиот. 2006. 205-218]. 

Существует много способов изучения возникновения, раз-
вития, жанров, художественной красоты и специфических 
свойств устной литературы. Устные произведения искусства 
должны изучаться, к примеру, на основе наличия общих корней: 
исторических, социально-культурных и экономических. Мы 
ограничим исследование этой части статьи тюркоязычными на-
родами Центральной Азии: каракалпаками, казахами, киргиза-
ми, узбеками и туркменами, которые исторически имеют общий 
устный фон. Общую традицию всех этих народов представляет  
«Книга деда Хорхыта» (XVI в.). Другими распространенными 
героями являются Короглы и Эдиге; рассказы о них распростра-
няются в Центральной Азии в разных версиях и вариантах.

Эпос центрально-азиатских народов олицетворяет собой 
дух культуры тюркских кочевников. Героя эпоса обычно харак-
теризовали как идеальную личность; и сам эпос обычно демон-
стрировал культурные и этические идеалы кочевников, их по-
нимание понятий совести и чести, добра и зла, любви и войны. 



201

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Главными общими героями центрально-азиатского эпоса были 
Кобланды батыр, Альпамыс батыр и Шора батыр.

Что касается бардов эпической поэзии, они не всегда иден-
тифицированы. Композиторы-барды, или менестрели звались 
жырау у каракалпаков и казахов, акыны – у казахов, манасчи 
– у киргизов. При этом слово «бакши» или «баксы» у каракал-
пакских, туркменских и узбекских певцов означало шамана у 
казахов и кыргызов. Стихи, которые создавали эти композито-
ры-барды, назывались «песня», оленг, жыр или дастан. Песни 
и эпики были импровизированы и исполнялись под аккомпа-
немент музыкальных инструментов, таких как домбра, дутар, 
кобыз, комуз или сыбызги.

Несмотря на то, что традиции эпосов народов Центральной 
Азии были тесно связаны и происходили из общего источника, 
различные традиции имели и свои национальные особенности. 
Эпические произведения, независимо от того, были ли они за-
имствованы у других народов или нет, слились с традициями 
народов, частью которых они являются, и таким образом предо-
ставили информацию о жизни всей кочевой Центральной Азии, 
отражая также индивидуальные черты характера племенных 
групп, которые создали эти устные произведения.

Казахский фольклор вырос из богатого наследия централь-
но-азиатского фольклора. Будучи очень музыкальным народом, 
казахи пели и импровизировали во всех значимых моментах 
жизни. Рождение, брак, битва, траур и смерть запечатлевались 
в песнях. Среди этих песен, исполняемых акынами на разных 
мероприятиях, песни ритуальные, сопровождающие разные 
этапы свадебной церемонии; прощальные песни (коштасу); 
песни, связанные с печальными новостями (естирту); песни 
сочувствия или соболезнования (конил айту); утренние песни 
(жоктау) и широкий спектр менее важных ритуальных песен, 
исполняемых в периоды родов, песни-проклятия песни и рели-
гиозные ритуальные песни разных видов [см. Winner Thomas 
1958, 34].



202

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Еще один жанр казахского фольклора – эпический. Если 
первый из рассмотренных нами жанров был связан прежде все-
го с акынами, то этот – с сочинителями-жырау. Трудно опре-
делить конкретный период, когда первый жырау создал свои 
шедевры. Считается, что таким сказителем мог быть Коркыт. В 
«Книге деда Коркыта» рассмотрены все вопросы народа Огуз. 
Что бы ни случилось в степи, дед Коркыт был главным судьей 
и мудрецом.

Люди, которые нашли поэтический ораторский навык са-
мым высоким из всех искусств, уважали всех, кто обладал эти-
ми навыками. Искусство слова ценилось очень высоко, и те, кто 
овладел этими навыками, заняли высшие социальные позиции. 
Ч. Валиханов, А. Брем, П. Пашино и многие другие этногра-
фы и путешественники, посетившие казахскую степь, по до-
стоинству оценили устные навыки казахов. Они описывали эти 
произведения устного слова как свежие, аутентичные, полные 
естественной поэтической красоты, связанные с артистической 
простотой и точностью.

Типичный казахский эпос был сосредоточен на жизни и 
приключениях национального героя, его борьбе и триумфах 
над врагами. Основанием для устного произведения искусства 
было зачастую фактическое историческое событие. Основны-
ми персонажами казахского героического эпоса были: Едиге-
батыр, Алпамыс-батыр и Ер-Кокча, представлявший период 
«Золотой Орды», Кобланды-батыр, Камбара-батыр, Ер-Таргын 
и Ер-Сайын, которые представляли в эпосе борьбу с ойратами-
калмыками. Эпос – героическая идеализация прошлого, которая 
продолжает жить в современности. Следовательно, эпос имеет 
научную, историческую ценность и в то же время – социальное, 
культурное и образовательное значение.

Жырау – патриарх своего племени. Его совет востребован 
во время кризиса, нашествий и бедствий на его родине. Люби-
мым жанром жырау является толгау-созерцание. Здесь жырау 
говорит как философ, размышляя о морали, о социальных про-



203

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

блемах своей эпохи. Такие толгау выражаются в виде тех или 
иных максим. Афоризмы, однажды сказанные великим жырау, 
стали популярными пословицами и изречениями.

В системе космологических воззрений жырау мир имеет ма-
териальную основу, доступную человеческому опыту, хотя один 
и тот же мир при определенных условиях может стать объектом 
опыта эзотерического. Это –  открытое духовное поле, в кото-
ром происходит встреча человека с духами предков и Высшим 
Разумом и где время и место, естественное и духовное едины.

Творец, Тенгри, согласно мировоззрению жырау, является 
не только причиной всего сущего, но и через эманацию и откро-
вение постоянно воздействует на мирские дела. Следовательно, 
именно Высшее Существо, Высший Разум создает полноту гар-
монии, жизнеспособность и развитие.

Кочевое восприятие мира достаточно сложно. Понятие 
«мир» само по себе удваивается: с одной стороны, мир является 
божественным творением и принадлежит сфере универсально-
го. С другой стороны, как эзотерическое пространство (соеди-
няющее Бога и мир, но не доступное обычному восприятию), 
оно представляет собой особую сферу. Дело в том, что для ка-
захских жырау мир имеет строгую иерархическую структуру. 
Бог находится на верхнем уровне. Земля, мир духов (аруасы, 
тайны и молитвы) – посередине. Там также существует мир че-
ловеческого существования с мирскими и духовными квеста-
ми. Истина и смысл среднего мира отражают откровение мира 
высшего.

Мировоззрение казахских жырау и кочевого общества ос-
новано на понимании Бога, отстраненного от мира и человека и 
имеющего особые и тайные с ним взаимоотношения. Такое от-
ношение не делает их равными, но показывает «вертикальное» 
единство мира, исходящее изнутри каждого предмета этого 
грандиозного проекта. Жырау обращаются к Богу как к Высше-
му существу в поисках духовного и социального благополучия 
и истины с мыслью о том, что все в мире возможно благодаря 



204

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Верховной Воле. В то же время они считают, что этический, мо-
ральный закон является основой совершенства, истины, добра, 
счастья и красоты.

В соответствии с таким пониманием жырау в их личном 
и социальном развитии опирались на духовное совершенство, 
мудрость, знание и силу. И только в случае реализации выше-
упомянутых целей они задумывались о материальном благопо-
лучии и процветании. Это цели, которые, согласно воззрениям 
жырау, люди должны заслуживать благодаря своим талантам 
и заслугам. Такова одна из главных духовных основ и самых 
высоких ценностей в этическом наследии жырау. Степень 
нравственного совершенства жырау считали качеством, опре-
деляющим характер и чистоту мировоззрения, социальных, по-
литических и религиозных взглядов и отношений. Не случай-
но поэтому все исследователи подчеркивают гуманистический 
характер идей казахских жырау, приоритет этического начала 
перед логическим мышлением.

Казахские мыслители в значительной мере воздействовали 
на идеологическую, социальную интерпретацию отношения 
«человек – общество». Они обращаются к современникам, го-
сударственным органам, героям, ханам, биям, воинам и молоде-
жи, чтобы те ценили и поддерживали вечные моральные цен-
ности. Они призывают следовать религиозным и нравственным 
законам и традициям в качестве фундаментальной проверки 
моральных норм жизни, к самосовершенствованию как инди-
видуальному духовному методу воссоединения со всеобщим.

На протяжении всей истории человеческой цивилизации 
прослеживается связь материальных и духовных артефактов 
культуры с этническими характеристиками наций. Язык как 
основной элемент любой культуры действует как одна из ос-
новных характеристик любой этнической общности. Именно 
поэтому фольклор на протяжении всей истории его изучения 
был связан с национальными интересами и чаяниями. Как ут-
верждает ряд исследователей, появление фольклористики как 



205

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

дисциплины неизбежно совпало с ростом национального созна-
ния в ряде стран, так как фольклорные традиции могли помочь 
укрепить чувство национальной идентичности. Такая особен-
ность не осталась незамеченной интеллектуалами и политика-
ми, в деятельности которых это нашло отражение. Так, братья 
Гримм отчетливо ассоциировали свою работу с фольклором, с 
восстановлением гордости за немецкое прошлое. 

Материальная и духовная культура образуют единую куль-
туру, несмотря на их качественное отличие. Духовная культура 
охватывает сферу человеческого сознания, она характеризует 
производство идей. Духовная активность, духовность – необхо-
димый компонент специфической человеческой деятельности. 
Вся материальная деятельность реформируется под влиянием 
духовности и, в этом плане, вся духовная деятельность является 
социально значимой. Духовная деятельность может быть мате-
риализована посредством языка, письменности и в виде других 
артефактов.

Казахская культура, как и любая другая культура – отраже-
ние отношений человека и мира, основанных на этничности. 
Номадический тип хозяйствования был наиболее выгодным в 
казахской степи.  Многие столетия он был основным, если не 
единственным способом жизнедеятельности. Ввиду этого духов-
ная жизнь казахов в основном была связана с образом жизни, ко-
торый определялся особенностями нашей страны: обширными 
степями, маловодьем, суровыми зимами. Вплоть до наступления 
Нового времени, кочевое животноводство в условиях Казахста-
на было самой эффективной формой ведения хозяйства. На юге 
страны, по берегам рек возникали оседлые земледельческие по-
селения, города (Отрар, Жуйнек, Мерке, Кулан, Алматы и т.д.).

Кочевой образ жизни нашел свое отражение в духовной 
жизни номадов, в ментальности народа и впоследствии выкри-
сталлизовался в философских идеях казахского народа. В тече-
ние тысячелетий были сформированы особенности менталите-
та народа.



206

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Устная традиция сопровождала казаха на протяжении всей 
его жизни, от рождения до смерти. Народная мудрость гласит: 
«Верх искусства – красноречие!».  Слово, устная традиция 
играли в духовной жизни казахов очень важную роль вплоть 
до XX века. Тем не менее, исследователи фольклора в совре-
менном Казахстане, а также их западные коллеги, подчеркива-
ют важность изучения и популяризации устной литературы и 
фольклора в мире современности. По мнению Волтера Онга, 
сохранение и защита культурного наследия предков является 
ответом на вызов нашего времени, на вызов современной тех-
нологической цивилизации [Онг, Волтер. 1982, 3]. 

Устное наследие номадов завещано нынешним и будущим 
поколениям казахов, и в этом состоит существенная необходи-
мость ценить и изучать его. 

Литература

1. Ежелгі көшпелілер дүниетанымы.  (Мировоззрение древних 
номадов). – Астана. 2005.

2. Каскабасов, Сеит. Золотая жила. Очерки о фольклоре и духов-
ной культуре Казахстана. – Москва. 2010

3. Онг, Волтер. Ong, Walter. Orality and Literacy. The Technologizing 
of the Word. – New York, 1982.

4. Оринг, Эллиот. Oring, Elliott. Journal of Folklore Research, 
Volume 43, Number 3, September-December 2006, pp 205-218 (article).

5. Адам. A. Parry, Ed., The Making of Homeric Verse: The Collected 
Papers of Milman Parry (1971). 

6. Рене Хьюлан и Ренат Айгенброд. Renée Hulan and Renate 
Eigenbrod, Ed., Aboriginal Oral Traditions: Theory, Practice, Ethics. Black 
Point, NS: Fernwood Publishing, 2008.

7. Фоли, Джон. F o le y, J o h n Miles, editor. Comparative Research 
on Oral Traditions: A Memorial for Milman Parry. Columbus, Ohio: 
Slavica Publishers, 1987. 



207

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ҚОЖА АХМЕТ ЯСАУИ РУХАНИ МҰРАСЫНЫҢ 
РӘМІЗДІК МӘНІ – АДАМНЫҢ РУХАНИ КЕМЕЛДЕНУІ*

МЕЙІРМАНОВ Аманжол Досжанұлы
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 

институтының аға ғылыми қызметкері,
гуманитарлық ғылымдар магистрі

Қожа Ахмет Ясауи – жалпы түркілік мәдени және дүние-
танымдық кеңістіктегі ішкі тұтастықты қалыптап, исламдық 
құндылықтарға негізделген философиялық-этикалық ар-
ождан ілімін жүйелеген рухани тұлға. Түркістан қаласындағы 
Қожа Ахмет Ясауидің кесенесі және онда сақталған мәдени 
жәдігерлер ортағасырлық Орталық азиядағы мұсылмандық 
сәулет және бейнелеу өнерінің ғажайып туындылары. 
Ескерткіштерде ертеден келе жатқан жергілікті құрылыс дәстүрі 
мен қолөнер шеберлігі сол заманның ең озық жетістіктерімен 
ұштастырыла пайдаланылған, сонымен қатар, ол мәңгілік ру-
хани құндылықтарды исламдық мән-мазмұнмен байыта  паш 
етіп тұрған нысанға айналған. Ең  ғажабы шеберлердің ортақ 
іске жұмылып, тарихи жәдігерлерді дүниеге әкелуінде Ясауидің 
сопылық ілімінің елеулі ықпалы айқын. Себебі, олардың жасаған 
туындылары жергілікті құндылықтарға рәміздік белгілерге, ар-
хетиптерге негізделген. Рухани ілімнің құдіреті сонда, ол сан 
ғасырлық рухани құндылықтарды жаңғыртып, жаңа, жанды 
мәнге толтырып, адамдарды да ортақ мақсатқа жұмылдыра 
алады. Әралуан мәдениеттің өкілдері бола тұра шеберлер өз 
кәсіби шеберліктерін рухани іліммен байыта қолдану арқылы, 
жалпыадамзатқа ортақ рухани мәні бар туындылар жасай білуі 
руханияттың әмбебаптығының нақты мысалы.

* Мақала № OR11465461 «Қазақстанның тұрақты даму стратегиясы 
контекстінде қоғамның мәдениеті мен құндылықтарын зерттеу» ғылыми 
бағдарлама аясында әзірленді.



208

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Сопылық ілім ежелгі түркілік дәстүрден тіптен одан арғы 
сақ ғұн дәуірінен бастау алып, этносанада жаңғырып отырған 
халықтың рухани жадындағы архетиптерді қалыптастырып, 
оларды исламдық мазмұнмен байыта түскенінің мысалын 
Ясауи мәдениетіне байланысты жәдігерлерден анық көреміз. 
Рухани тәжірибелер үрдісінде өмір сүру үшін этностар дү-
ниетанымдық принциптерін мәдени архетиптік, рәміздік фор-
мада құрады. Олардың рухани жадысы  табиғат, кеңістік пен 
уақыт, моральдық адамгершілік құндылықтар, ел мен жер, на-
мыс пен ар-ождан, тілі мен дін, қасиет-кие сияқты ұғымдарды  
айқара қамтитын рәміздік құбылыстармен айшықталады. Рәміз  
халықтардың рухани және материалдық мәдениетінің ақиқат 
болмысын айқындайды. Рәміз бен семиотикалық таңбалар 
арқылы адам кез келген құбылысты қабылдап, оған баға беріп, 
өз көзқарасы мен ойын білдіре алады. Немістің көрнекті фило-
софы К. Ясперс өзінің рәміздің маңыздылығы туралы ойын 
былай айтады: «Адамзаттың ықылым заманнан бері рәміздер 
әлемінде өмір сүретінін түсінеміз. Осы рәміздер оның өмірінің 
мәнін анықтайтын шындыққа айналады. Осы рәміздердегі 
өмір адамның негіздемелік өмірмәндік құрылымына жататы-
нын түсінеміз. Сондықтан да бұл рәміздердің ерекшеліктерін 
түсінгіміз келеді, олардың осынау саналуандығын жинақтап, 
шолып, жүйелегіміз келеді. Рәміздердің мазмұнын ашу 
адамның өзімен-өзі, өз мәнділігімен, өз субстанциясымен 
тұтастықта бола алатын кеңістігін ашу деген сөз. Рәміздерсіз 
ол тұлдырсыз қалғандай жалаңаш, күйкі жанға айналады, бос 
қалған дүниеде жалаң ақыл-ойымен шарасыздықтың  күйін 
кешеді» [1, 270 б.]. Рәміздер адамзаттың рухани жасампаздығы 
мен шығармашылығының барлық сатысын қамтиды. Рәміздің 
көмегімен адамдар арасындағы ақпараттық қарым-қатынас 
алмасу жүзеге асады. Рәміздер адамзаттың сан ғасырлық 
мәдени-тарихи мұраларын және рухани құндылықтарын бей-
нелеп, дәстүр сабақтастығын сақтайды. Гректің «symballein» 
сөзі қазақша  қосылу, бірігу, жинақтау мағынасын береді. Ал, 



209

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

символ терминінің қазақша баламасы «рәміз» ұғымы бүгінде 
«танымдық белгі, таңба, аллегория» сияқты түрлі мағыналарды 
қамти тұра, олардан мәнісінің ауқымды болуымен ерекшеленеді. 

Бұл ұғым – мағыналық образды, түйсіктік танымды 
білдіруге қолданылатын терең мазмұндық сипатқа ие маңызды 
термин. Рәміз адам санасының даму тарихында қалыптасқан 
көне категорияның бірі. Символданған бейне, көбінесе нақты 
мағынадан ажырап, орнына астарлы, айшықты, бейнелі, 
меңзеулік, мәнді иеленеді. 

Сопылықтағы руханилықтың ұғымдық, танымдық әлеміне 
ену және сопылық  философияның мәніне жетуде герме-
невтика, яғни эмпатиялық түсіндіру формасы қолданылады. 
Герменевтиканың әдіснамалық негізі сопылықтағы тауилдік 
түйсіну әдісіне орайластығымен ерекшеленеді. Талдау (анализ), 
салыстыру (компаративистік) әдістері арқылы сопылық ілімінің 
қолданылу формасы ретіндегі символдар әлемін – тауилдік 
танымдық әдіспен пайымдау арқылы этикалық ұстындарды 
саралауға мүмкіндік туады. Қазақ философиясының қайнары 
ретіндегі түркі-ислам философиясы тарихындағы  онтологиялық, 
гносеологиялық және психологиялық тұтастықтағы танымдық 
негіздердің сабақ-тастығын  тарихи-салыстырмалық тұрғыда 
зерттеуде де рәміздерді талдаудың маңызы зор.

Ақиқатты – түпмақсат еткен сопы ар-ождан тазалығымен, 
рухани-интелектуалдық кемелденуімен Ақиқатқа ұласып, 
осы хәлге сәйкес өмір сүруге ұмтылады. Мағрифат, яғни, 
құдайлық таным сопылық философияда арылу, жолға шығу, 
жақындау, кемелдену және Хаққа қауышу сияқты рухани тә-
жірибелері арқылы берілген трансцендентальды, Жоғарыдан 
(көктен) рухқа енген сәуле-нұр, сый ретінде берілген ілкі ілім 
ретінде түсіндіріледі. Сол себепті сопылық әдебиетте, мәдени 
мұраларда рухани нұрлану, нұрлы ақыл – «ладуни ілімді» руха-
ни сый ретінде иелену идеясы негізгі тақырып. Сопылықтағы 
құндылықтар жүйесі – нұрлы ақылды иеленген толық, әмбебап 
адам (инсан) идеялына құрылатындықтан, сол ілімге жетудегі 



210

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

таным органы, сол ілімге лайықты мекен болатын жүректің 
тазалығын басты орынға қояды. Сананы жалаң діни догмалар 
шырмауында, қасаң қағидалар құрсауында қалдырмау үшін 
жүрек танымын, жүрек таразысын іске қосуды, ол үшін сол 
жүректі оятып, тірілтіп, тазартып, о бастағы тағайындылығы 
мен қызметін қалпына келтіруге шақырады. Рәміздік тұрғыда 
жүректі – ар-ожданға баласақ, осы жүрек  демек, ар-ождан 
– басты моральдық құндылық ретінде сопылықтағы негізгі  
тақырып болып табылады. Осы жүрек және жүректе сақталатын 
құндылықтардың нышанын белгілейтін арнайы рәміздер 
жүйесі бар. Жүректің құндылықтарға мекен болуы үшін, та-
ным құралы қызметін атқаруы үшін қажетті шарт – жүректің 
тазалығын қамтамасыз ету, оны тірілту. Сонда ғана таза және 
тірі жүректі нұрландыратын өлшеусіз сый – нұрлы ілімді иелену 
мүмкіндігі берілетіні жайлы айшықты баяндайтын рәміздік тіл 
бар. Сопылық дәстүрдің осы рәміздік тілінің әдеби және мәдени 
мұралардағы айқын айшықтарын көріп, оның астарына үңіліп, 
өзіндік ерекшеліктері мен мән-мазмұнын танып, ғибратына на-
зар салуға болады.

Этномәдени ақпаратты берудің құралы ретінде сөз өнері, 
музыка, бейнелеу өнерінің туындылары қолданылып, олардың 
әрқайсына тән өзіндік көркемдік әдіс тәсілдері пайдаланы-
лады. Осы көркемдік әдістердің ішінде терең сыр-сипатқа ие 
рәміздік ұғымдар да бар. Күнделікті тұрмыста қолданылатын 
бұйымдардың өзі қолданыстағы мағынасы рухани астарлы мән-
мен байытылуы арқылы рәміздік мазмұн иеленді. Олар діни-
ғұрыптық, салт-жоралғылық мақсатта пайдаланылу арқылы 
тұрмыстық қолданыстағы мағынасы рухани және ритуалдық 
мәнмен толыға түседі, осылайша этнографиялық бұйымдар 
айырықша символикалық айшықты таным жүйесін туғызады. 
Сопылықтағы руханилықтың  қазақ топырағында дәстүр 
сабақтастығын үзбестен өткенді, өз заманын, болашақты сан 
ғасырлық жалғастықпен ұштастырып, өркендегенін, қоғамның 
рухани, әдеби, мәдени  бүкіл өмірін толықтай  қамтығанын  Қожа 



211

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Ахмет Ясауи мәдени мұрасынан айқын көреміз. «Мәдениет – 
құндылықтар мен мән-мағыналар әлемі, себебі символизация 
үрдісі – адамзат мәдениетінің табиғи байланысы оның дамуы 
мен ұғымын ашатын көкжиегі» [2, 138 б.] – дейді А.Я. Гуревич. 

Адамның күнделікті тұрмыс-тіршілігінде жиі қолданыла-
тын есік – халықтың дүниетанымында да, дәстүрлі ислам 
діні арқылы санамызда берік орныққан рухани әлемімізде 
де киелі, қасиетті саналады. Есіктің халық санасындағы 
киелілік мәні мен рәміздік мағынасы босағаға, табалдырыққа, 
тағы басқа есік бөліктеріне байланысты ырымдар мен тый-
ымдардан айқын көрінеді. Халық әдебиетінде есікке байла-
нысты бейнелі ойлар, астарлы сөздер, мақал-мәтелдер жиі 
кездеседі. Бұдан дана халқымыздың әрбір тұтынған мүлкі 
мен заттарын мағыналандырып киелілік, қасиеттілік си-
пат дарытқаны, олардың әрқайсысына терең мән бере тұрып, 
әрбір қолданған сәтінде ғибрат алуға ұмтылғаны көрінеді. 
Сондықтан да кесенедегі есіктерге зор мән беріліп, айрықша 
шеберлікпен, асқан талғампаздықпен, ғажап көркемдікпен 
әшекейленуі заңды. Осы құнды жәдігерлер біздің дәстүрлі 
мәдениетіміздің терең мазмұнынан, діліміздің сырлы әлемінен 
хабар беріп, әрқайсымыздың жүрегімізден терең тамыр ала-
тын ел-жұртымызға, туған халқымызға, төл мәдениетімізге 
сүйіспеншілігімізді қозғайтыны, өткеніміз бен бүгініміз ара-
сында жанды байланыс түзетіні хақ. Әзірет Сұлтан кесенесін-
дегі ХІV ғасырдан сақталған, Жамағатхана бөлмесінің есігі – 
«Қақпа» және Қабырхана есігі – «Қапсырманы» толық аты-жөні 
белгісіз Сафар есімді шебер жасаған. Кесененің қалған есіктері 
1978 жылы түгелімен жаңадан қойылған. Шеберлер есіктің 
берік және әсем жасалуымен қатар, рәміздік мән-мағынасын 
арттыру үшін оған символдық мәнге ие ою-өрнектер, терең 
мағыналы хадистер мен нақыл сөздердің бедерленуіне көңіл 
бөлген. 

Жамағатхана бөлмесінің Қақпа-есігі (өлшемі – 3,7х2,1 м) екі 
жаққа ашылатын – ғимараттың оңтүстік порталының тереңінен 



212

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

орын алған негізгі есік. Ол екі бетінен ағаш, сүйек, алтын, күміс 
әшекей-өрнектермен әрленген. Әртүсті ағаш қиындыларымен 
және піл сүйектерімен жапсырып әшекейленген өрнектерінің 
біразы тозып, жойылған. Есіктің сыртқы бетіндегі өрнегі бедерлі 
белдеумен үш бөлікке бөлінген. Сегіз ұшты жұлдызшалардың 
өзара ұласуынан құралған бұл бедерлі өрнектермен тек белдеу-
лер ғана емес жалпы есік жақтаулары да жиектей көмкерілген. 
Жоғарғы бөліктегі төрт бұрышты екі картуштың бетінде екі 
қатар араб жазуының алғашқы жартысы оң жақтауда, екінші 
жартысы сол жақтауда бедерленген. Бірінші қатардағы жазудың 
әріптерінің ұзындығы 0,10 м, жуандығы 3 мм, гүлденген куфа 
(куфи тазйини) қолтаңбасымен бедерленген. Екінші қатардағы 
жазу сулус қолтаңбасымен жазылған. Әріптердің ұштары ба-
рынша ұзартылып картуштың ішін тұтас алып тұр. Қақпа-
есіктің жікжапқыш жарты бағанының орта белдеуінде сулус 
қолтаңбасымен таңбаланған сөздер бар. Бұл өрнектер ағашқа 
ойып өрнек салу арқылы таңбаланған. Есіктегі өрнектер 
үш деңгейлі тереңдікте бір-бірімен астаса ұласып, ғажайып 
симметриялық үйлесімде, қайталанбас әсем ою-өрнектер ком-
позициясын түзеді. Бұл келісім мен үйлесімнің сырлы әлемі Ис-
лам дінінің жасампаз рухын, ғаламның сұлулығын паш етерлік 
рәміздермен айшықталған [3, 103 б.]. Рәміздердің архетиптілігі 
көбінесе өзінің ішкі мағынасын, қасиеті мен ұлттық сипа-
тын, яғни ұлттық мәдениеттің белгісін жоймастан, мәдениет 
ақпараттарын жинақтап, нақтылап, ертеңгі күнге жеткізуімен, 
ұрпақтан-ұрпаққа беріліп отыруымен айқындалады. Ол тұтас 
ұлттың дүниетанымынан хабар беретін қазына, ғаламның тілдік 
бейнесі, күрделі әрі әмбебап категория. Сонымен  рәміздің табиғи 
тамыры тереңге кеткен, ықылым заманғы мифология мен сан 
ғасырлық тарихқа  ұласар ықшамдалған мәдени мәтін бола ала-
ды. Белгілі бір затты ишаралайтындай символдық мағынаның 
өрнекке ұласуы немесе мән-мағынасы терең жазулар мен сөз 
тіркестерінің ою-өрнекке ұқсатылып немесе ою-өрнектермен 
астасып жатуы хәл ілімінің астарлы сырлы әлеміне бастайды. 



213

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Жаратушы иенің шексіз ғылымына меңзеуімен қатар, Ақиқатты 
танып білу үшін Жаратылыс әсемдігіне ой жіберіп,ой-пікір 
толғауға шақырады.

Мифті рәміз ретінде  қарастырған отандық зерттеуші-
ғалым С.Қондыбайдың пікірінше «біз мынау жалған дүниені 
тек рәміздер арқылы ғана кескіндей аламыз, өйткені шексіз 
ғаламның кескінін де, мөлшерін де, оның қандай материалдан 
және қандай жолмен пайда болғанын да, Жаратушы иенің оны 
қалай жасағанын да шын мәнінде көре, біле, тани алмаймыз. 
Сондықтан осылардың барлығын да пенделерге түсіндірудің ең 
қарапайым да универсал жолы рәміз арқылы кескіндеу болмақ. 
Мифология дегеніміз де –  рәміздер» – деп  түйіндейді [4, 34 б.] 

Есікте таңбаланған араб тіліндегі мәтіннің қазақ тіліндегі 
мағынасы: «Аллаға мадақ! Йә, Алла Тағала! Аллаға шүкір! Йә, 
Алла Тағала!»,  «Әулие жақсылардың қақпасы – бақыттың кені, 
әулие жақсыларды сүю – бақыттың кілті» [3, 105 б.]. Есіктің 
көрнекі жерінен орын алған жазулардың Аллаға шүкір етуден 
және Оны мадақтаудан басталуы – ислам дініндегі құлшылық-
ғибадаттың асыл негізін көрсетеді. Сопылық ілім бойынша 
әулиелердің, яғни Құдайдың достығына жеткен адамдардың 
адам баласына екі дүниенің бақытына бастайтын жетекші бо-
латынына нұсқайды. «Әулиенің (саиидтың) қақпасына» кел-
ген, яғни олардың насихат сөздері мен өсиеттеріне ден қойып, 
мән-мағынасына жеткен Адам ұрпақтары үшін оларды бақытқа 
кенелтетін қазына бар. Ал, ол қазынаның қақпасын ашатын кілт 
– әулиенің махаббаты, яғни рухани ұстаздың назарын иелену 
екендігі айтылған. Тағы бір парсы тіліндегі таңбаның қазақ 
тіліндегі мағынасы: «Астанаңдағы (қасиетті табалдырығыңдағы) 
қызметші дәулетті болғай!» [3, 106].  Әулиенің басындағы 
қызмет – рухани жолды қалаған шәкірттердің әрқашан да зор 
құрметпен атқарған істері болған. Себебі, әулиенің шарапа-
тынан үміт етіп келген халыққа қызмет жасау – Қожа Ахмет 
Ясауидің «топырақ болу» яғни, адамға риясыз қызмет жасау 
қағидасына сай келеді. «Қырықтың бірін – Қыдыр» деп білген 



214

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

халық нанымына сай зияратшылардың дұғасының шарапаты 
Әулиенің жолында қызмет жасаған әрбір адамға да тиіп, бақ-
дәулет әкелетініне сенген.

Қақпа-есіктің орта бөлігінде есікті қағуға арналған екі 
қола алқа мен оларды орнататын топса-тұғырлары бар тік 
төртбұрышты тақташалар орналасқан. Тақташалардың әр-
қайсысы ағаш есікке әшекейлі, үлкен төрт шегемен бекітіл-ген. 
Алқаның топса-тұғырлары барыстың басы бейнесінде сом-
далып, одан төменірек алқаның өзінде барыстың екі кішкене 
аланының бейнелері сомдалған. Бұл барыс бейнелерінің сол 
жақ алқадағыларынының көздері ашық және үлкенінің жалы 
бар болса, оң жақ алқадағыларының көздері жабық және жал-
дары жоқ. Қола тақташада алқаның ұрылып дыбыс шығаруына 
арналған сегіз жапырақшалы гүл бейнесіндегі кішкене төстігі 
бар. Екі алқаны қаққанда дыбыс жиілігі әралуан, екі түрлі ды-
быс шығатыны көңіл аудартады. Қола тақташаның жоғарғы 
жағы оймышты құйылған қошқармүйіз оюлардың жалғаса 
біріккен композициясынан тұрады. Тақташаның бетінде де 
өсімдік тектес, қошқар мүйіз және құс қанаты, құс тұмсығы, т.б. 
бейнелейтін оюлардың ерекше сәнді, үйлесімді өрнегі бедер-
ленген. Алқалардың жалпы пішіні жүрекке ұқсайды, жиектері 
иректелген он төрт жапырақшадан құралған өрнектермен 
жиектелген және ортасындағы өсімдік тектес, қошқармүйіз 
оюлардың әсем де  күрделі өрілімінен түзілген үйлесімді компо-
зиция орын алған. Тайқазан құлақтарының, ту Лаухасының сырт 
пішіндерінің жүрекке ұқсас етіп жасалуы, осы және басқа да 
кесене мүліктеріндегі оюларда жүрекке ишаралайтын өрнектер 
композицияларының көптеп кездесуі Ясауидің хәл ілімі хик-
мет дәстүріндегі жүрек танымына нұсқайды. Алқалардың 
ұш жағында балық және құс бейнелері таңбаланған. Көктегі, 
жердегі, судағы жануарлар әлемін бейнелейтін – құс, барыс, 
балық сияқты хайуанаттар суреттері осы есік сыртындағы 
алқалардан басқа жерде кездеспейді. Бұл алқаларды жиектей 
және тақташалардың жоғарғы бөлігінде ойылып жазылған, 



215

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

алтынмен апталып, күміспен күптелген парсы, араб тіліндегі 
насх жазуы бар. Қазақ тіліндегі мағынасы: «Пайғамбар айт-
ты, ол кісіге сәлем болсын: «дүние өткінші, сен дүниеде 
(Аллаға) бағынып өт» [3, 115 б.]. Қола тақташалардың оң 
жағындағысында басталып, сол жағында аяқталған Мұхаммед 
(с.ғ.с.) пайғамбардың хадисінде дүниенің баянсыздығы ай-
тылып қана қоймай, Аллаға мойынсұнуға бұйрық берілген. 
Шындығында адамның жалған дүниедегі өмірінің мәнге то-
лып, мағынасы артуы үшін оның ақиқат жолды қалап, Аллаға 
мойынсұнуы, Оны жадынан шығармай әмірлерін бұлжытпай 
орындауы шарт дегенді білдіреді.

Парсы тіліндегі тағы бір жазудың қазақ тіліндегі мағынасы: 
«Біздің мақсат артқа өрнек қалдырсақ, Жаралыстың баяны жоқ 
аңдасақ, Ақ жүректі адам ұлы кез болса, Еске алып, дұға қылсын, 
біз бейбақ. (Сағди, Гүлстан) Жеті жүз тоқсан тоғызыншы (1396-
97) жылы, Құдайдан ғана үмітті, міскін ‘Изз ад-дин ибн Тадж 
ад-дин ал-Исаги жасады. Бұл кең есік әр қашан достарға – құтты 
һәм ашық, жауға – тар әрі жабық болсын». [3,117б.] Жараты-
лыс сырына үңіліп, пікір толғауға жетелейтін, терең символдық 
мәнге толы өрнекті алқаларда жазылған сыр шумақтардың 
мағынасы да аса терең. Шебер өзінің қолынан шыққан өнер ту-
ындысын ғибратты өрнектермен әшекейлегенде, өзінің де бұл 
дүниеде мәңгі емес екенін, жаратылыстың да баянсыздығын 
ескере отырып, болашақ ұрпаққа өнеге, өрнек қалдырып, 
оның бағыштаған дұғасына мұқтаж екенін де айтады. Яғни, 
алқаларда адам бақилыққа сапар шеккесін де оның еңбегінің, 
ізгі ісінің жемісі – қоғам игілігіне пайдаланатын заттарының 
сауабы және жақсылыққа бастар өнегесі-нің сауабы, сондай-
ақ дұға бағыштаған ұрпағының сауабы ретіде тоқталмай 
жетіп тұратыны жайлы Пайғамбар (с.ғ.с.) хадисінің мәнісі 
таңбаланған. Халқымыздың бұл дүниедегі пенделердің тілек-
дұғасының Алла дәргәһында қабыл болуы үшін Әулиелердің 
дәнекер боларына деген сенімінің Пайғамбар (с.ғ.с.) хадисіне 
негізделгенін, осы сөздердің Әулиелердің сұлтанының кесенесі 



216

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

есіктерінде таңбалануынан да байқаймыз. Адамның бұл ілімнен 
жан-дүниесінің бәһәра тауып, мейірі қануы үшін Әулиелердің 
сұлтанының сырлы сұхбатына, осы күнге дейін жиылмаған 
Хақтықтың дастарханына ізгі ниетпен, таза көңілмен келіп, 
үлес алуы керек дегенге ишаралайтын нақыл сөзі таңбаланған. 
Ал, бұл ілімді дұрыс түсінбей немесе бұрыс мақсатта пайдалану 
ниетіндегі адамның жанына ешбір пайда таппасы, тіптен өзі теріс 
пиғылының зардабын шегуі хақ. Сондықтан да бұл есік досқа 
ашық дұшпанға жабық. «Менің хикметтерімді дертсізге айтпа,  
Баға жетпес гауһарымды наданға сатпа», «Ясауи хикметін да-
налар естісін, Естіген жандар мұратына жетсін, Жауһар кенінен 
бір түйір алсын, Естімегеннің бәрі қасіретте қалсын», «Менің 
хикметтерім – кемел пір, Кім Құдайды таныса,жанымен бір», 
[5, 435 б.] – деген Ясауи мінажаттарында бұл ілімнің салмағы 
мен жауапкершілігі, қадір-қасиеті ашылып айтылады. 

Терең мағыналы хадистерді Қақпа есіктің жоғарғы кар-
тушына және қола тақташалардың да жоғарғы жағына 
таңбалануы, қола алқалардың барынша биік орнатылуы – 
Алла қаләмін қасиет тұтқан халықтың салт-санасынан ха-
бар береді. Биік орнатылған қола алқалардың есікті ашатын 
тұтқа қызметінен гөрі, есіктің ашылып жабылғанын, яғни 
келушінің кіріп-шыққанын білдіретін есік қаққыш қызметін 
атқарып, әулие есігіне қадам басқан шәкірттің мойынсұну 
ниетінен хабардар қылатын символдық мәні басым болса ке-
рек. Кірер есіктегі барыстың көзсіз болуы – мойынұсынуды 
білдіріп, ұстаздың жолбасшылығына толықтай бағынған 
шәкірт-тің ханака табалдырығынан тәуекелмен аттағанының 
ишарасы десек, көзі ашық, жалы бар барыс бейнесі – ілкі 
ілімді иеленіп, хақиқат жолының күрескері болып шыққан, 
рухани-адамгершілік кемелдікті мақсат еткен адамды ишара-
лайтындай. Шеберлердің жасаған бұйымдарында өз есімдерін 
таңбалап қалдыра отырып, әрдайым өздерінің дұғаға мұқтаж, 
Құдайға ғашық ғаріптік хәлдерін білдіруі олардың да Хаққа 
ғашықтықтың үлгісі болған Әзірет сұлтанның шарапатынан 



217

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

үміт күтетінін көрсетеді. Кесене ғимаратының, эпиграфиялық 
таңбаларының, ондағы жәдігерлердің аса көркем өрнектелуімен 
қатар, терең символдық мән-мағынамен байытылуы ол 
замандағы шеберлердің Машаихтардың ұлығы-ның ілімінен 
сусындаған Ясауи тариқатының өкілдері екендігін айқындайды. 
А.Ф. Лосевтің көзқарасы бойынша: «рәмізде бейнеленген 
шындықтың тереңдігі мен жан-жақтылығы соншалықты ол 
оның неғұрлым маңызды негізгі қырларын және оның ішкі 
сыр-сипатына толықтай тәуелді, кездойсоқ сыртқы қырларын  
толықтай қамтиды. Мазмұндық жалпылаудың осыншалық бай-
ытылуымен қатар, өз бойында жекеліктер мен жалқылықтардың 
да   пайда болу заңдарын сиғызады» [6, 199 б.].  Мәдениет 
жүйесіндегі рәміздің бұл қызметінен байқайтынымыз, рәміз 
мәдениеттің маңызды қозғаушы бастамасы, қоғамның мақсат-
мұраты мен оның болашағының әлеуметтік қажетті үлгісі екен.

Кесенедегі XIV ғасырдан сақталып келе жатқан екі есіктің 
бірі қабірхана есігі – Қапсырма. Бұл (өлшемі – 2,5х1,4 м) есік 
орта ғасырлық оюлы есіктердің тамаша үлгісі болып табыла-
ды. Жалпы пішіні Жамағатхана есігіне ұқсас екі жақты ашы-
латын Қабірхана есігі Жамағатхананың төрінде орналасып, 
Қабірханамен аралықты жалғастырады. Есіктің маңдайшасында 
үлкен қаңылтыр тақташа бар және оның жақтауы мен босағасы 
қаңылтырмен қапталған. Осы (тұтас күйіндегі өлшемі – 3,5х1,65 
м) П тәріздес қаңылтыр қаптамалы босағада геометрияланған 
медальондар тізбегі ішіне сулс қолтаңбасымен зерленіп, ал-
тынмен апталған жазулар бар. Есіктің өзі үш бөлікке бөлінген. 
Жоғарғы жағындағы екі шаршының ішінде оң жағында баста-
лып, сол жағында аяқталатын, гүл өрнекті оюлармен астасқан 
сулс қолтаңбасымен ағашты ою арқылы бедерлеп жазылған 
Пайғамбардың (с.ғ.с.) хадисі орын алған. Есіктің ортаңғы 
бөлігінде, жарты баған жікжапқыштың екі белдеуінде куфи 
қолтаңбасымен парсы тілінде жазылған жазу бар. Есіктің 
жоғарғы тұсында екі алқаның дөңгелек қола тақташалары 
(диаметрі – 15 см.) және гүлге ұқсас сегіз жапырақты кішкене 
төстігі сақталып, алқаларының өздері жоғалған [3, 139 б.]. Де-



218

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ректер бойынша жоғалған алқалар қақпа есіктің алқаларына 
ұқсас, сондағы жазулар да қайталанып жазылған. Бұл 
алқалардың суретін 1905 ж. А. Гуржиенко көшіріп, салған. 
Гүл жапырақшаларына  ұқсатылып құйылған дөңгелек қола 
тақташа айналдыра сулс қолтаңбасымен өрнектелген жазу-
лардан құралған. Есік заманында өте әдемі болған, бүгінде 
босағасында жазылған жазулардың көп бөлігі өшіп қалған, 
кейбір жерлері ғана оқылады, қаңылтырлары барынша 
қарайған. Жазулардағы Құран аятынан үзінділер және хадистер 
мен даналық сөздердің мағынасы: «Пайғамбар, ол кісіге сәлем 
болсын, айтты: «Алланың сыйы – қақпасына келіп  сұраған 
момынға [беріледі, Йә, Рахымды [Алла]! Йә, Пәк [Алла]! Йә, 
Дәлел [Алла]! Йә, Мейірбан [Алла]! Йә, Міндеттеуші [Алла]! 
Йә, есеп сұраушы Патша [Алла]! мағынасы: Пайғамбар, ол 
кісіге сәлем болсын, айтты «...әй мүлік иесі Алла! [Кімге 
қаласаң] мүлік бересің....» Пайғамбар, ол кісіге сәлем болсын, 
айтты: «уақыты өтпей тұрып намаз оқуға асығыңдар, ажал 
келмей тұрып тәубаға келуге асығыңдар». Алланың елшісі рас 
айтты. Пайғамбар, ол кісіге сәлем болсын, айтты: «ілім іздеу – 
барлық мұсылман еркекке және әйелге парыз». Алланың елшісі 
рас айтты. Ол кісіге игілік болсын. Пайғамбар, ол кісіге сәлем 
болсын, айтты: «дүние өткінші, сен дүниеде (Аллаға) бағынып 
өт». Пайғамбар, ол кісіге сәлем болсын, айтты: «дүниеде сый-
құрметке бөлену – мол байлықпен болса, ақыретте сый-құрметті 
иелену – дүниедегі ізгі істердің көптігімен болады». Пайғамбар, 
ол кісіге сәлем болсын, айтты: ...йә, Алла Мұхаммедке игілік 
бер. ...Мұхаммед.... ...әл-Хасанға және Хусайынға, ... мухажир-
лер мен ансарлар.... ...Алла жақтан бір көмек және жақын бір 
жеңіс бар .... ...Алла. Мұхаммед. Хасан»  деген уақыт табынан 
өше бастаған жазуларды оқуға болады [3, 141 б.].

Сопылықтағы сабақтастығын сақтап үзілмей келе жатқан 
руханилық идеясы адамның рухани кемелдікке жетуі, осылай-
ша хақтың айырықша сыйы – ладуни ілімді, нұрлы хикметті 
иелену. «Алланың сыйы» – ладуни ғылым, яғни Ясауидің хик-
мет дәстүріндегі хәл ғылымы, Шәкәрімнің сыр сөздеріндегі ар 



219

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ілімі деп білсек, онда осы ілкі ілімді иеленуге кім лайықты? Бұл 
ілімнің – «Оның қақпасына келіп сұраған момынға» берілетіні 
айтылуы хадистің мағынасына терең үңілуге жетелейді. «Қәл 
ғылымына оқыңдар, хәл ғылымына жетіңдер, жоқтық ішіне 
батыңдар, барлықтардан алыңдар» деген Ясауи хикметтерінің 
астарына үңіліп, осы ладуни ілім жайлы білуге болады. 
Адамның тек оқып білумен меңгеретін ілімі қәл ілімі бол-
са, онымен қатар Алла тарапынан сый ретінде беріліп, жүрек 
тереңіне үңілгенде қол жеткізетін, хәл ілімі бар. «Жүрегіңнің 
түбіне терең бойла, одан тапқан – шын асыл тастай көрме» 
(Абай) дегендегі осы ілімнің жауһары – Хақ тағаланың Өзіне 
толықтай мойынсұнып сенген құлдарына беретін сыйы. «Мен 
ілімнің қаласы болсам, Әли сол қаланың есігі» деген пайғамбар 
(с.ғ.с.) хадисіне орай Әулиенің кесенесі, оның бүкіл құрылымы, 
ою-өрнектері, онда сақталған киелі заттардың барлығы, сондай-
ақ кесене есіктерінің өздері де адам баласын екі дүниенің 
бақытына, сый-құрметіне, шексіз игілігіне еге қылатын тек осы 
ладуни ілім екеніне нұсқап, соны иеленіп, рухани-адамгершілік 
кемелдікке жетуге шақырып тұр. «Хаққа нанып, момын болсаң 
тағат қылғыл, Тағат қылған Хақ дидарын көрер достар», «Хай 
зікірін айтып ішкен жами шарап, Жол үстінде ғазиз басың мы-
сал топырақ, Алла үшін хәлі – харап, бауыры – кәуап, Жан мен 
ділде хай зікірін айтқын достар», «Заһир бұзып, батин түзе 
ғалым болсаң», «Ғамал қылған шын ғашықты дана қылды», 
«Хақиқаттың дариясына шомған кісі, Өзі мұңлық, көңлі сынық, 
көзде жасы, қорлық, зарлық, машақат қой дайым ісі, Дидарына 
ынтызар боп, табар достар» [5, 299 б.]  деген хикмет жолдарын-
да Әулиелердің сұлтаны иман келтірген құлдың сипатын Хақ 
дидарына ғашықтық деп көрсетеді. Хаққа ғашық момынның 
таубасымен күнадан тиылуы, тәуекелімен Ақиқатқа бел бууы 
тақуалығы-мен құлшылық-ғибадатын арттырып, зікір мен пікір 
амалдарын күшейтуі осы Алланың сыйы – ладуни ілімді иеле-
нуге апаратын жол екені белгілі болады. Адам баласын «Махаб-
батпен жаратқан» Алла Тағала оған бұл дүниеде сый-құрметке 
бөлейтін, ақыретте де шексіз рахыметке жолықтыратын әрекет-



220

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

амалдарды міндеттеп, оның ішінде маңыздысы рухани ілім 
үйренуді парыз еткені хақ. Адам дүниелік сый-құрметті иелену 
үшін бақ-дәулетке ұмтылатын  болса – бұл ізденісі оны түбінде 
жалған дүниенің құлдығына салып, ақыреттегі бақытынан айы-
руы мүмкін. Ал, мәңгілік дүниедегі сый-құрметті қалаған Адам 
дүниелік байлықтың құлдығынан бас тартып, бұл дүниедегі 
өмірін ізгі істерді мейлінше мол атқарып ақыреттің байлығын 
жинауға арнағаны абзал. Бүкіл парыз етілген ізгі амалдардың, 
құлшылық-ғибадаттардың басты мақсаты, асыл мұраты адам-
ды рухани-интелектуалдық кемелденуге жеткізу болса, осы 
жолда ілім үйрену де игілікті істерді мейлінше көп атқару әр 
адамның парызы екенін жоғарыдағы Пайғамбар өсиеттерінің 
мән-маңызынан ұғамыз.

Қазақ философиялық ой кешу үрдісі, ондағы этикалық 
ұстындар ұлттық мәдени және әдеби мұраларда айшықты бер-
неленіп, астарлы рәміздермен таңбаланған, сондықтан да қазақ 
философиясы тарихын зерттегенде әдеби һәм мәдени мұраларға 
жүгінуіміз заңды. Қазақ философиясы тарихында сопылықтағы 
этикалық-философиялық көзқарастардың  маңызы мен мәнін 
ашудың практикалық пайдасы зор. Өйткені оның негізгі иде-
ялары моральдық құндылықтарға табан тіреуімен қатар, өз 
өміршеңдігін жоғалтпастан, елдіктің сынға түсер әрбір шешуші 
сәтінде бой көрсетіп, өзектілігі артып отырады. 

Әдебиеттер

1.Карл Ясперс. Смысл и назначение истории. – М., 1991. – 46 с.
2. Гуревич А.Я. Категории  средневековой культуры. – М.: Ис-

кусство, 1972. – 363 с. 
3. Қожа Ахмет Ясауи кесенесі. Құрастырушылар: Ә.Қ. Муминов,     

Б. Қорғанбек, С. Моллақанағатұлы, т.б. – Алматы, 2009. – 200 б.
4. Қондыбай С. Арғықазақ мифологиясы. Бірінші кітап. – Алма-

ты: Дайк-Пресс, 2004. – 512 б.
5. Иасауи Қ.А. Хикмет жинақ. – Алматы: Жалын, 1998. – 654 б.
6. Лосев А.Ф. Проблема символа и реалистическое искусство. – 

М.: Искусство, 1976. – 367 с.



221

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ҚАЗАҚ ЭТИКАЛЫҚ МҰРАСЫНДАҒЫ 
ҚҰНДЫЛЫҚТЫҚ ҚЫРЛАР*

ҚОҢЫРБАЕВА Күлсия Мағражқызы,
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 

институтының жетекші ғылыми қызметкері, 
философия ғылымдарының кандидаты

Қазіргі заманғы планетарлық этиканың қалыптасуында 
ұлттық құндылықтар қандай өзгерістерге ұшырап жатыр? 
Осы өзгеріп жатқан әлемде сонау ғасырлар қойнауынан бастау 
алған адамгершілікті-этикалық қалыптарды дүние-танымының 
өзегіне айналдырған халқымыздың бай этикалық мұраларын 
зерделеу арқылы үлес қосарамыз анық. Жаһандық, планетарлық 
этика бүкіл адамзаттың ынтымақтастығы, бірлестігі жөнінде 
ой қозғау мәселесін, адамдардың санасын жаңғырту арқылы 
мүмкін екендігінен бастаған жөн. Әлемді жайлап отырған 
лаңкестік әрекеттер мен қақтығыстарды ауыздықтайтын, 
бейбітшілік пен өзара тату серіктестік пен бірлестік кұруға 
адамзатты бағыттаушы этиканы қалыптастыру. Олай бол-
са қоғамдық сананың жаңғыруы аясында қазақтың дәстүрлі 
этикасының жаңа планетарлық этиканы қалыптастырудағы 
әлеуетін зерделеудің маңыздылығы қазіргі заман талабынан ту-
ындап отыр. Абай Құнанбайұлының туғанына 175 жыл толуы-
на байланысты Мемлекет басшысы Қасым-Жомарт Тоқаевтың 
«Абай және ХХІ ғасырдағы Қазақстан» атты  мақаласында за-
ман талабына сай интеллектуалды ұлт қалыптастыруда ойшыл 
идеялары алға жетелеуші бағдар екендігіне ерекше тоқталады 
[1].  Жаһандану заманында қазақтың ұлы ойшылының рухани 
мұрасын жаңа көзқарас тұрғысынан зерделеу халқымыздың ой-
санасының кемелденуіне және ұлттың сапа жағынан түлеуіне 

* Мақала № OR11465461 «Қазақстанның тұрақты даму стратегиясы 
контекстінде қоғамның мәдениеті мен құндылықтарын зерттеу» ғылыми 
бағдарлама аясында әзірленді.



222

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

қосар үлесі зор екені сөзсіз.  Осы орайда бүгінгі конференцияға 
ұсынып отырған мақалада этикалық көзқарастары бүкіл 
шығармашылығы арнасының  өзегі арқылы көмкерілген 
Абайдың өнегелілік жайындағы ілімдеріне талдаулар жүргізуге 
талпыныстар жасалды. 

Екі ғасыр бойына қазақ рухани әлемін сусындатқан Абай 
дүниетанымына, дүниетүсінігіне қайта оралу, бүгінгі өмір 
талабымен астасып жатыр. Абайдың рухани ізденістерінің 
өзегінде әлем мен адамның түбегейлі жаңаруына, оны 
моральдық тұрғыдан кемелдендіруге, басқа мәдени әлем-
дермен байланыстыруға шақыратын жаңа құндылықтар мен 
бағдарларды іздеу жатыр. Қазақ ойшылының пайымдауын-
да, адамгершілік өзінің мәңгіліктігімен айқындалады. А. Бай-
тұрсынұлының: «Абай сөздері дүниеде қалғаны қазаққа зор 
бақ... Абайды қазақ баласы тегіс танып, тегіс білу керек», – де-
ген бір ғасырдан бұрын айтылған сөзі қазіргі қазақтар үшін де 
маңызын жойған жоқ [2]. Абайды бізден уақыт алыстатқанмен, 
өсиеттері мен өнегелі сөздері жадымызда мәңгі жаңғырады.  

Абайдың гуманистік үндеуінің этикалық мәні – адамның 
өмірдегі маңызды рөлі мен мақсатын ардақтау. Ақиқатты іздеуші 
Дала индивиді ақиқатты іздеу жолында жүрген субъектіге ғана 
емес, таным үрдісі ықпал ететін объектіге және моральдық 
әрекеттерді іске асыратын этикалық субъектіге айналады [2, 
468 б.] Оның түсінігінде адам ақыл мен адамгершіліктің, 
еңбекқорлық пен білімнің, достық пен махаббаттың бейнесі бо-
луы керек. 

Абай өзін-өзі тәртіпке келтіру мәселесін ұдайы қозғап, 
жаңғыртты. Адам мінезін қалыптастыруда  қоршаған ортасы 
мен тәрбиенің рөліне зор мән берген қазақ ойшылы өзін-өзі 
тәрбиелеу мен өзін тәртіпке келтірумен  үнемі шұғылданды-
да. Дәстүр мен жаңашылдыққа құмартқан дала этик-философы 
этикалық құндылықтарды жетілдірудің тамаша үлгілерін өз өмір 
соқпақтары арқылы жасай да білді. Дәстүрлі қазақи ортаның 
ғұрпын сақтаған Абайдың өнегелі өмірі жайлы баласы Тұрағұл 



223

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Абайұлының «Мінез машықтары» атты естелік мақаласында: 
«Жасында ашу мен махаббатты қатар қолданғандығынан 
қатын-балалары да, ауыл-ауданы да, елдің адамдары да бір 
жағынан жылы махаббатты жомарт мінезін сүйіп, бір жағынан 
жазатайым болса ашуланып кететұғын мінезінен қорқып 
жүретұғын еді. Қай адам екі қатыным күндестесіп қалыссын 
дейді, бәрі де күндестігін жоғалтқысы келетұғын шығар, бірақ 
жалпы адамның бұл тілегі қабыл бола бермейді ғой, менің 
әкемнің жоғарыдағы айтқан екі мінезінің күштілігінен шығар, 
менің шешем де күндестігін көрсете алған жоқ. Балаларының 
ойына күндестің баласымыз деген жаман ой кірген емес деп 
айта аламын. Ұлғайған сайын әкемнің ашуы азайып, жұмсақ 
тарта берді, бұл жұмсатуды өзі еңбек қылып тапты. Әкесі 
қажының қайтпайтын қатты суық мінезін сөгіп отырушы еді. 
Қорықпақ пен сүймек, от пен су секілді бір жерде жиылмай-
ды, адам сүйген адамының ақылын ұғып, сонан баһыра алады, 
қорқытып, ұрсып айтқан ақыл дарымайды деп» – жазды  [3,                                                                                                                                 
428 б.] Абай қызғанышты, күндестікті жеңуді тек насихатта-
майды, іс жүзінде өз айналасындағылардан оны талап етіп, 
орындата да білген.  Абай өмір  сүрген әлеуметтік орта, ондағы 
адамаралық қатынастар  тудырған қарама-қайшылықтарды 
шешу барысындағы толғаныстары, қазақ философиялық-
этикалық ой жүйесінің жаңғыруына зор үлес болып қосылды. 
Қазақ ойшылы өз дүниетүсінігі мен дүниетанымы арқылы 
ізгілікке баулитын түсініктерді қалыптастырды. Жанұядан 
басталған өзара үйлесімді, жарастықты, әділетті өз руы, 
көршілес ру арасында орнатуға атсалысты. Абай көтерген  
этикалық  мәселелер ізгілік пен зұлымдық идеялары мәңгілік 
адамзаттық мәселе болғандықтан ол салған өнегелі жол үлгі 
аларлық.

Ұлы дала ойшылы адам өз тағдырын өзі жасап, өзі 
шешетіндігіне сенді. Адам өзіне сырт көзбен қарауды үйренуі 
керек, өзін-өзі бақылауды, өзіне өзі есеп беруді, өзін-өзі бағалау 
қажеттілігін естен шығармағаны жөн деп есептейді. «Егерде есті 



224

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

кісілердің қатарында болғың келсе, күнінде бір мәртебе, бол-
маса жұмасында бір, ең болмаса, айында бір, өзіңнен өзің есеп 
ал! Сол алдыңғы есеп алғаннан бергі өміріңді қалай өткіздің 
екен, не білімге, не ахиретке, не дүниеге жарамды, күнінде өзің 
өкінбестей қылықпен өткізіппісің? Жоқ, болмаса, не қылып 
өткізгеніңді өзің де білмей қалыппысың [4, 36 б.].  Бұл жерде 
қазақ философы Адамның субъект ретінде дамуы жайындағы 
мәселені философиялық-этикалық тұрғыдан қойып отыр.

Этикалық ұғым-түсініктердің адамгершіліктің  ең биік 
шыңына жетудегі адам бойынан табылуы тиіс «ұят» категория-
сы Абай пайым-түсінігінде отыз алтыншы қара сөзінде талдап-
тарқатылады. Біреуі сондай ұят, шариғатқа теріс, я ақылға, я 
абиүрлі бойға теріс, я адамшылыққа кесел қылық, қатеден, 
яғни нәпсіге еріп ғапылдықтан өз бойыңнан шыққандықтан 
болады.  Мұндай ұят қылық қылғандығыңды бөтен кісі 
білмесе де, өз ақылың, өз нысабың өзіңді сөккен соң, іштен 
ұят келіп, өзіңе жаза тарттырады. Кірерге жер таба алмай, кісі 
бетіне қарай алмай, бір түрлі қысымға түсесің. Мұндай ұяты 
күшті адамдар ұйқыдан, тамақтан қалатұғыны да бар, хат-
та өзін өлтіретұғын кісілер де болады. Ұят деген адамның өз 
бойындағы адамшылығы, иттігіңді ішіңнен өз мойныңа са-
лып, сөгіп қылған қысымның аты. Абай адамның ұятын, оның 
бойындағы иманымен теңестіреді. 

Абай  мен неміс классикалық философиясының негізін 
салушы  И. Канттың аданың өзін-өзі тәрбиелеу жөніндегі 
ілімдерінің тоғысар тұстарына тоқталсақ,  Кант  өзінің «Әдет-
ғұрыптар метафизикасы» атты еңбегінде жаратылысынан өзін 
соттайтын сот ретіндегі адамның өзінің алдындағы парызы 
жайында талдау жасайды. Канттың пікірінше адамдардың 
еркін шектейтін моральдық императивтер парыз бен ұят. Әрбір 
адамның ар-ұжданы бар, және де адам өзін үнемі бақылап, өзіне 
сес көрсетіп отырған, жалпы өзінде  (қорқынышпен байланы-
сты ) құрмет сезімін туғызып, өзінің ішкі сотын сезініп оты-
рады, және де заңдарды қорғап отыратын осы бір күшті ол өз 



225

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

еркімен жасамайды, ол адамның мәніне тән нәрсе. Адам одан 
қашып кеткісі келсе де, ол оның артынан көлеңкесі тәрізді еріп 
отырады. Адам ләззаттың, ойын-сауықтың кесірінен ештеңе 
сезбей, өзін-өзі алдауы мүмкін, бірақ оның анда-санда болса да 
көзі ашылып, өзіне-өзі келмеуі мүмкін емес, және ондай кездер-
де адам оның сұсты дауысын бірден естиді. Азғындыққа әбден 
салынған жағдайда, бәлкім, ол оның дауысына ешқашанда 
жүгінбеуге дейін жетуі мүмкін, бірақ оны естімеуі мүмкін емес 
[5, 107 б.]. 

М.С.  Орынбеков моральдық қағидалардың қоғам өмірін-
де аса зор рөл атқаратындығына тоқтала келе, қазақ моралін 
адамгершіліктің дәстүрлі формасына жатқызады. Қазақтар 
тарихында мұндай дәстүрлі формалар стихиялық бейсаналы 
түрде құрылып, белгілі моральдық құндылықтардың ритуал-
дандырылуы нәтижесінде туындайды. Адам өмірі тұлғалық 
байланыстар, өзара қатынастар, қойылған мақсатқа жету 
жолындағы адамдардың коллективті топтасуы, ұйымдасулары 
мен байланыстары пайда болатын қоғамдық әрекет болып 
табылады. Адамгершілік әрекет бұл қырынан алғанда кең 
мағынадағы қоғамдық әрекет болып шығады. Моральдық 
қатынастарды адам ойлап таппайды, олар адамдардың 
объективті реалды қатынастары ретінде болмыстың рухани 
құрылымында болады. Мұның қазақтар үшін мәні зор... Қазақ 
мәдениетінде адамаралық қатынастардың фундаменталды 
сипатқа ие болғаны соншалықты, бүкіл өндіріс жүйесін со-
лар қалыптастырады [6, 437 б.]. Қазақтар арасында осындай 
адами биік адамгершілікті қарым-қатынастардың бір кездері 
орнығып өзінің игі нәтижелерін бергені жайлы және мына кел-
ген жаңа заманда қандай өзгеріске түскендігін Абай өзінің отыз 
тоғызыншы сөзінде: Рас, бұрынғы біздің ата-бабаларымыздың 
бұл замандағылардан білімі, күтімі, сыпайлығы, тазалығы 
төмен болған, бірақ бұл замандағылардан артық екі мінезі бар 
екен. Ендігі жұрт ата-бабаларымыздың мінді ісін бір-бірлеп 
тастап келеміз, әлгі екі мінезін біржола жоғалтып алдық. Осы 



226

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

күнгілер өзге мінезге осы өрмелеп ілгері бара жатқанына қарай, 
сол аталарымыздың екі ғана тәуір мінезін жоғалтпай тұрсақ, біз 
де ел қатарына кірер едік, мінез жоқ болған соң, әлгі үйренген 
өнеріміздің бәрі де адамшылыққа ұқсамайды, сайтандыққа тар-
тып барады, жұрттықтан кетіп бара жатқанымыздың бір үлкен 
себебі сол көрінеді. Ол екі мінезі қайсы десең – әуелі – ол за-
манда ел басы, топ басы деген кісілер болады екен. ...Екіншісі 
намысқор келеді екен. Ат аталып, аруақ шақырылған жерде 
ағайынға, өкпе, араздыққа қарамайды екен, жанын салыса-
ды екен.... Кәнеки, ені осы екі мінез қайда? Бұлар да арлылық, 
намыстылық, табандылықтан келеді. Бұлардан айрылдық. 
Ендігілердің достығы – бейіл емес, алдау, дұшпандығы – кейіс 
емес, не күндестік, не тыныш отыра алмағандық [4, 10 б.].  
«Далалық орданың тұрғыны  – қазақ өзінің моральдық қасиеті, 
ақыл-ойы қабілеті жөнінен отырықшы татар немесе түркі шаруа-
ларына қарағанда әлде қайда жоғары тұр», – деп жазды [7, 390 б.].  

Көшпелі өркениет қалыптастырған адам сапасына 
Ш. Уәлихановтың берген бағасы Абай пайымдауларымен 
ұштасып жатқандығын көреміз. Абай өз заманына дейінгі 
қазақ қоғамындағы адамаралық қатынастардың өнегелі үл-
гісін өнегелі-ізгілікті этикалық құндылықтардан іздейді. Ел 
ішіндегі бірлік, татулық, бірегейлікті орнықтыру моральдық 
қағидалар мен нормалардың үйлесімділігі арқылы жүзеге асты. 
Адамгершілік мақсатқа жету дегеніміз, абыройлы әрекеттер 
арқылы адамшылық тұрғыдан жетілу болып табылады. Ой-
шыл осындай биік этикалық құндылықтарды өмірінің мәні 
еткен жұртының мінез-құлқы теріс пиғылдарға қарай ауытқу 
себебін адамдар арасындағы риясыз сыйластық пен намыста-
ну қасиетінен айрылуында деп түсінді. Халықтың ынтымақ, 
бірлігі соның салдарынан әлсіреуде. Бұл жерде ең бастысы 
адамгершілікті сана күшті жүйелеуші тетік болып отырғандығын 
көреміз. Көшпелі жұрттың басқарушы жүйесі мен жеке 
адамдардың тәртібі арасындағы осы үйлесімді жарастықты 
орнатты. Біз көбіне Абайды қазақ қоғамының әлеуметтік  



227

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

сыншысы деп жүрміз. Дегенмен философтың сыншылдығы 
зор қайраткерлігімен ұласып жатыр деп айта аламыз.  Елдік 
мұратты асқақтату, әділетті қоғам орнату жолындағы Абай ар-
маны қазіргі қазақстандық қоғамның бағдарына айналып отыр. 
Мемлекет басшысының  «Халық үніне құлақ асатын мемле-
кет» атты тұжырымдамасы болашақтан Абай күткен әділетті 
қоғам құру идеясымен үндесіп, жалғасын табуда. Ең бастысы 
арасы алшақтап кеткен билік пен халық арасындағы сындарлы 
сұхбат арқылы, «ақылдаса пішкен тон келте болмайды» деген 
халық нақылына сәйкес мемлекеттің дамыған елдер қатарына 
қосылуы Абайша айтқанда өзге жұртпен теңесуі.  

Орыс әкімшілігінің басқару жүйесі енген кезден бастап 
дәстүрлі қоғам билігінің ерекшеліктері ығыстырыла бастай-
ды. Ғасырлар бойы Ұлы Далада билік тізгіні кісілік, тұлғалық 
қасиеті бар адамдардың қолдарында болды. Ал басыбайлы 
күйге түсіп, еркіндігінен айрылған шақтан бастап ел тізгінін 
ұстаған билеушілерден  бұл өлшемдер жоғала бастады. Адам-
дар жағайымпаздану, құлқынын арандату сияқты кесірлі әдеттер 
мен қылықтарға үйір бола бастайды. Абай елге болыстық 
басқаруды енгізу барысындағы қазақ ішіндегі бүліншілікті, 
әсіресе адамдарды теріс пиғылдарға қарай ойысуын «Болыс 
болдым мінеки», «Қалың елім, қазағым, қайран жұртым» де-
ген туындыларында нақты айшықтайды. Өз заманындағы ел 
ішінде сайлау өткізудегі әбігершілік, болыстыққа талас, пар-
тия құру науқанын өз өлеңдерінде, қара сөздерінде талдап-
тарқатады. «Болыс болдым мінеки, бар малымды шығындап» 
қазақтар арасында бұрын болмаған пара беру сияқты жаман 
әдет қалыптасқандығын ашып көрсетті.. Белең алып отырған 
осы құбылыстар жағдайында қазақ ойшылы халықты бірлікке, 
ынтымаққа шақырады. «Біріңді қазақ, бірің дос, көрмесең 
істің бәрі бос» деген Абай өсиеті тек қана қазаққа емес, жалпы 
адамзатқа қарата айтылған ғақлият.

ХХІ ғасырдағы өркендеген елімізде сыбайлас жем-қорлық 
тәрізді теріс үдеріс қалыптасып отыр. Осы орайда Абайдың 



228

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

этикалық мұрасы жас ұрпақты кесірлі әдеттерден жиренуге 
үндері сөзсіз. Халқымыздың қастерлі этикалық құндылықтарын 
жаңғырту арқылы мемлекетті басқарудың әділетті жолға түсері 
сөзсіз. Абайдың этикалық ілімі іс-жүзінде адамның дұрыс өмір 
сүруінің қағидаттары ғана емес, оның іске асыруға талпынған 
даналық мұраты. Ойшыл білімді болумен қатар адамгершілікті 
болуға үндейді. Абай байқаған адам санасындағы керітартпа 
мерездер қазіргі замандастарымыздың бойында сақталып 
отырғаны шындық. Ол өзінің ғақлияттарында орыстың тілі 
арқылы ғылымды, өнерді игеруге шақырды. Алайда Абай осы 
оқыған жастар арасынан артық жақсы кісі шыға алмай тұр дейді. 
Өйткені алған білімді дұрыс жолға жұмсағанда ғана, халқына 
қазағына оның ел болуына арнағанда ғана, ең бастысы түзу 
ниетте болу керектігін ашып көрсетеді. Адамдар іштарлығын, 
қызғаншақтығын, дүниеқоңыздығын т.б. кесірлі пейілден 
құтылмайынша, тек қана жалаң ғылыммен қаруланумен ке-
мелдене алмайды. Сұңғыла ойшыл мәселенің астарлы жағын 
қарапайым мысалдар арқылы-ақ түсіндіреді.  Ғылымды игеру 
қажет, бірақ сол игерілген білімді адамзат игілігіне жаратуды 
алдыңғы орынға шығарады. Сонда ғана қоғамдық прогресс 
алға жылжиды. 

Ол өз халқының замана көшінен қалмай шымырланып, 
жаңғырып, түлеуі үшін, ұлттық намысын оятып қайрау арқылы 
ішкі жан-дүниесін өзгертуді ұсынды. Өзіндік ұлттық «Менді», 
ұлттық рухты оятуға тапыныстар жасағаны байқалады. Оның 
шығармашылдық мақсаты, өмірлік  ұстанымы  ұлтты рухани 
жетілдіру идеясы болды. Ол жаман әдеттер мен кесірлі қы-
лықтарды барлап, бақылап қана қоймады. Одан арылудың жол-
дары мен тәсілдерін анықтап, көрсетті де. «Ғақлияттарында» 
көрші орыс, ноғай, сарттардың қазақтардан ілгері бара жатқан 
өмірлеріне қарап, заман көшіне ілісе алмай қалып бара жатқан 
қазақтар өмірін салыстырып талдайды. Басқа жұрттардың ба-
сты артықшылығы шаруақор, еңбекқор болғандығанан деп 
көрсетеді. Қазақтың жаманшылыққа үйір бола беретұғының бір 
себебі – жұмысының жоқтығы деп білді. Егер егін салса, саудаға 



229

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

салынса, қолы тиер ме еді? Ол ауылдан бұл ауылға, біреуден бір 
жылқының майын сұрап мініп, тамақ асырап, болмаса сөз аңдып, 
қулық сұмдықпен адам аздырмақ үшін, яки аздырушылардың 
кеңесіне кірмек үшін, пайдасыз, жұмыссыз қаңғырып жүруге 
құмар. Абай түсінігінде еңбек ету, пайдалы іспен айналысу 
жалқау, сұрамшақ, өсекші, күндес, қызғаншақ адамдарды азай-
тып, адамдар арасында шынайы сыйластық орнатуға жол са-
лады. Абайдың қара сөздері, поэтикалық туындылары бүгінгі 
өмір шындығымен, ондағы түйткілді мәселелермен күресудің 
құралы. Жалпы адам бойындағы әлсіздік  салдарынан туын-
дап отырған кемшіліктерді жою әдістері мен тәсілдерге толы 
шығармашылықтан алар ғибрат шексіз. Абай поэтикалық, 
философиялық пайымдаулары мораль, этика, адамгершілік 
мәселерінің түйінді тұжырымдамаларына айналды. Ұлттық 
болмысты жаңғыртуда Абай мұраларына қайта-қайта оралу 
заңды құбылыс. Ойшыл шығармашылығын қайта зерделеу 
бүгінгі таңдағы рухани жаңғыру аясында еліміздің келешектегі 
сапалы да саналы азаматтарын қалыптастырудағы рөлі зор.  

Әдебиеттер:

1. Тоқаев, Қ-Ж. Абай және ХХІ ғасырдағы Қазақстан [Мәтін] / 
Қ-Ж. Тоқаев // Egemen Qazaqstan. – 2020. – №5. – 9 қантар. – 1-3 б.

2. Абайды оқы, таңырқа... (Құрастырған, алғы сөзі мен түсінік-
темелерін жазған – М. Мырзахметов). – Алматы: Ана тілі, 1993. – 160 б 
(64 б.).  

3. Орынбеков М.С. Моральды руханият ретінде түсіну. Фило-
софиялық антропология. Мәдениет философиясы. Дін философиясы. 
Жиырма томдық. 19-том. – Астана: Аударма, 2006. – 536 б.

4. Абай. Энциклопедия. – Алматы: «Қазақ энциклопедия-сының» 
Бас редакциясы, «Атамұра» баспасы, 1995. – 720 б. 

5. Абай. Қара сөздер. – Алматы: Жазушы, 1970, 75 б.
6. Кант И. Негіздер туралы этикалық ілім // Әлемдік филосо-

фиялық мұра Жиырма томдық. Кант және Гегель философиясы. 
8-том. – Алматы: Жазушы. – 2006. – 520 б.

7. Валиханов Ч.Ч. Собрание сочинений в пяти томах. – Алма-Ата, 
1961. – 72. І-том. С. 410.



230

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ЕЖЕЛГІ ТАРИХИ ЖАЗБА ЕСКЕРТКІШТЕРІ: 
ФИЛОСОФИЯЛЫҚ САБАҚТАСТЫҚ МӘСЕЛЕСІ

АЙМҰРАТОВ Сағынгерей Болатқалиұлы 
Х. Досмұхамедов атындағы Атырау мемлекеттік 

университетінің әлеуметтік-гуманитарлық пәндер 
кафедрасының аға оқытушысы, 

философия ғылымдарының кандидаты, доцент

Ұлы Даланың ежелгі даласындағы түркі тілдес халықтар-
дың мәдениетіне терең астарлы үнілетін болсақ, онда әлемдік 
мәдениетке қосқан өзіндік үлесі ерекше зор екенін байқауға 
болады. Мемлекетіміздің осы руханилыққа толы игілікті істі 
қолға алып, ғалымдардың, зерттеушілердің көмегімен үлкен 
бағдарламаны жүзеге асырамыз деген талабы – күрделі мәселе 
болашақты ойлаудан туындаған қадамдардың қатарына 
жатады. Орта ғасырлардағы түркі тайпаларында тараған 
мәдениеттің негізгі сипаттамасын көбінесе дәстүрлі қоғамның 
мәдениетіне жатқызу ғылыми зерттеулерде орын алған.

Ежелгі түркілік жазба ескерткіштері мәдениеттің біршама 
биік деңгейге көтеріле алғанынан хабардар етеді.Түркі 
мәдениеті кезеңіндегі руникалық жазулар арқылы Күлтегін 
ескерткішінің мәтіні назар аударып, қазіргі кезеңде оның 
дүниетанымдық құрлымына талдау жасауға бет бұра бастадық.
Бұл ескерткіш түркілік хаткерлік мәдениетінің нағыз тарихи 
мұрасы екені белгілі. «Руникалық», яғни құпия жазулар де-
ген атқа ие болған ежелгі түркілердің жазулары сияқты көне 
заманның тарихи белгілері әлемнің көптеген халықтарының 
мәдениетінен табылған. Мәселен, ежелгі Германия жерінде 
Скандинавия елдерінде осындай тарихи ескерткіштердің 
табылғаны жөнінде кейбір деректер кездеседі. Әрине, жазба 
ескерткіштерінің әлемнің сан алуан елдерінде, өркениеттерінде 
әр түрлі формада,  кейіптерде көрініс бергенін тарихи зерттеу-
лер нәтижелері көрсеткені де белгілі. Мәселен, Ежелгі Египет, 



231

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Ежелгі Қытай және Үнді елдерінің жазба мәдениетіне назар 
аударып қарасақ, онда бұл мәдениеттердің әр қайсында жазу-
ды қолданудың өздеріне ғана тән сипаттағы әр қиылылықты 
байқаймыз.

Тарихтың даму логикасына сәйкес түркілік мәдениеттің 
эволюциясында небір өзгерістер болып отырғаны қазіргі 
кезеңде белгілі болып отыр. «Түркі жазуы» - түркі хандығын 
құрған Естемес, Түмен, Күлтегін сияқты ел басшылары 552-744 
жылдары кең қолданған жазу. Ал енді қазіргі тәуелсіз Қазақстан 
территориясының өзінің әр жерінде түрлі этнографиялық 
зерттулер барысында замандастарымызға оқылуы жағынан 
бірталай қиындықтар туғызатын руникалық сипаттағы жазба 
ескерткіштері кездесіп қалатындығы жөнінде ғалымдар оқтын-
оқтын ғылыми ортаға мәліметтер беріп тұрады [1]. «Уақыт өте 
келе қазақ қоғамының тарихында түрік жазуын қолдану сиреп, 
кейін түріктердің өздері оқи алмайтын «өлі жазуға» айналды. 
Дегенмен көне түркі жазуларының нышандары халқымыздың 
рулық таңбаларында сақталды», – деп жазады түркілік 
дәуірді зерттеуші ғалымдар [2]. Яғни көненің мәдени мұрасы 
түгелмен жойылып кетпей, ғасырлар сабақтастығын сақтай 
отырып, қазіргі заманның мәдениетіне де жетіп отыр. Әрине, 
ол таңбаларды, жазуларды қайтадан қолданысқа енгізуді алға 
мақсат етпейтініміз белгілі. Дегенмен, қазіргі замандағы зерт-
теу талпыныстарымыз тарих қойнауындағы бабаларымыздың 
рухани әлемін, ойлау жүйесін, әлем туралы түсініктерін, пай-
ымдауларын тереңірек біле түсу үшін, өткенге қарай отырып 
болашаққа қадам жасау үшін керек деген тұжырымға келе ала-
мыз. Мәдени мұраның қазіргі мәдениетке қажетті тұсары бір 
қарағанда байқала қоймаса да, тарихи процестің терең аста-
рына үңілген адам барлық құбылыстардың өзара байланысын 
аңғарады.

XYIII ғасырда Еуропа зерттеушілері (Д. Мессершмидт және 
И. Страленберг) Енисей және Орхон өзендері бойынан көне жа-
зуларын табады. Содан бірте-бірте ғылымда «Орхон-Енисей 



232

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

жазбалары» деген ұғым қалыптаса бастайды. Ол жазбалардың 
әліппесі 38 белгіден қалыптасқан екен. Сонымен қатар, В. Рад-
лов, В. Томсен, С.Е. Малов сынды зерттеушілері осы белгілердің 
ғылымға, кейінгі ұрпаққа түсінікті болуына біршама тер төкті. 
Сөйтіп, көне түркілердің мәдени мұрасының ерекше келбеті за-
мандастарымыз үшін ашыла түскені байқалды. 1889 жылы орыс 
зерттеушісі Н.М. Ядринцев Орхон өзенінің жанынан екі үлкен 
ескерткіштің: біріншісі Білге қағанға және екіншісі Күлтегінге 
орнатылғандығын әлемге кеңінен жария етті. Осы процестер-
ге байланысты көнеден қалған рухани мұраның құнды тұстары 
қазіргі заманда ғана өзінің қайта түлеу дәуірін басынан өткеруде, 
жаңа зерттеулер легі басталуда.

Түркілік мәдениеттің түркі тілдес көптеген халықтарға 
ортақ негіз бола алатындығы талас тудырмауы тиіс. 
Сондықтан, дәстүрлі қоғамдағы әр түрлі рухани қайнар 
көз болған дүниелерді жарыққа шығарғанда, мәдени мұра 
ретінде қолданысқа енгізгенде біріге игіліктендіретін ру-
хани құндылық ретінде қараушылық басымдық таныт-
са халықтар арасындағы үйлесімдік те арта түскен болар 
еді. Әрбір халықтың өзінің этникалық генезисіне көңіл 
бөліп, оны талқылаудан өткізуге тырысуы ғылыми зерт-
теулер тұрғысынан алғанда заңды құбылыс. Осы орайда                                                                                                                                 
М.С. Орынбековтың төмендегідей тұжырымдарына көңіл ауда-
руымызға боларлықтай: «Қазақтың ата-тегінің арғы фило-
софиясынан бастап діни сенімде, Тәңірге табыншылығында 
және сақтар, ғұндар, үйсіндер, танымдық зәру мәселе ретінде 
көшпелілердің (ғұндар), малшы-егіншілердің және отырықшы 
тайпалардың тіршілік бағыттарының, жолдарының ара-
қатынасы шығады. ...Бұның өзі көне түрік жазу мәдениетінің 
дүниеге келумен белгілі» [1]. 

Дәстүрлі қоғамдағы ерекше мәдени мұраның қатарына 
«Оғызнама» жыры жатады. Ол жырдың маңыздылығы 
бірнеше түркілік халықтардың өмір тарихынан өзіндік 
келбеттегі құнды мағұлыматтарды бере білгенінде. Осыған 



233

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ұқсас жағдайы «Қорқыт ата кітабы» туралы да айтуға бо-
лады. Сырдың бойын мекен еткен Қорқыт сияқты дананың 
түркілік тілі музыка әуенмен, дәлірек айтқанда қобыз үнімен 
ғасырлардан өтіп, сабақтастық заңына бағына отырып бізге 
жетті. Жалпы рухани шығармашылықтың өзінше бір кере-
мет бір көрінісі өнер болатын болса, оның тілін ұғыну және 
оны мағыналық құндылығы бар мәтін ретінде қабылдай білу 
біршама рухани деңгейі бар халықтың қолынан ғана келеді. 
Сондықтан ғасырлардағы музыкалық мәдениет ортағасырлық 
түркілік әлемде өзінің іргетасын барынша нығайта бастағанын 
байқаймыз. Музыканың мағынасы тек ғана әлемдік ырғақты 
сезіну ғана емес, ол сонымен қатар адамның бойындағы 
қасиетті рухты оятып, әрбір пенденің жан дүниесін тебірентетін 
құрал деңгейіне дейін көтеріле бастағанында тұжырымдауға 
болады [4].

Шын мәнінде «Қорқыт өмірі түркі тілдес халықтардың ортақ 
көркемдік санасы мен тарихи зердесін қалыптастыруға ұйтқы 
болды дерлік. Қорқыт ата  –  үнемі ел мен жер кезген, өзін өмірден, 
өмірді өзінен іздеген тынымсыз жан, патшалардың ақылшысы 
болған ерекше тұлға» – деген қазақстандық ғалым Ж.Ж. Мол-
дабеков өз сипаттамасын береді [5]. Осы тұжырымдарға тектес 
пікірді  Шығыс мәдениетін терең зерттеуші ғалымдардың бірі 
болып саналатын В. Бартольдтың да кезінде білдіргенін айтуға 
болады. Әрине болашақта ғалымдардың зерттеулерінде Қорқыт 
образы жаңа қырынан ашыла түсетініне күмән келтірмейміз. 
Тек бір айта кететін нәрсе: аты шартарапқа белгілі болған та-
рихи кейіпкер  Қорқыт бейнесі жалпы түркі әлеміне ортақ 
тұлға, оны этникалық сипаты жекешелендіруге, меншіктеуге, 
еншілеуге тырысудың қажеті шамалы. Өйткені, оның көтерген 
мәселелерінің ауқымы, маңызы кез келген ұлттың кеңістігінен 
кеңірек жерді алып, барлық адамзатқа ортақ деңгейге жетеді. 
Сондықтан, Қорқыт бабаның ерекше келбетін бір-ақ сөзбен 
жинақтап «түркілік тарихи тұлға» деген мәмілеге келген дұрыс 
деген ойдамыз. Түркілер де, әзірбайжандар да, түркмендер де, 



234

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

қазақтар да және басқа да халықтар оны өткен тарихымызда 
осындай ортақ ғұламамыз болды дегеннен ұтылмайды деген 
ойды келтіре аламыз.

Жоғарыда аталған түркілік заманның шығармаларының 
екеуінен де тәңіршілдіктің сипаты мұсылманшылдықпен салыс-
тырғанда басым екенін байқамыз. Бұл өз заманының тарихи 
ерекшілігі десе де болады. Жалпы батырлықты қастерлеген, 
дәріптеген көне заманда Жоғарыдағы Көк пен қара Жердің 
арасындағы байланыс негізінен адам арқылы жасалатындығына 
күмән болмаған және ол түркілердің дүниеге көзқарасында 
терең орын алып, бұл қатынасқа деген толық сенім көрініс беріп 
отырады. Ал, енді тотемдік ұғымдардың орын алуы, кейбір 
қасиетті хайуандардың әлі де халықтың ділінде сақталып келе 
жатқанын алғашқы түркілік шығармалардан айқын аңғарамыз. 
Қазақ халқының түркілік кезеңінде көптеген аңыздар, ертегілер, 
дастандар, батырлар жырлары қалыптаса бастайды. Олар нағыз 
халықтық дүниетанымның негізін құрап, этникалық даралығын 
танытатын сипаттарды жасауға іргетас болатындай құдіретке ие 
бола алған еді. Әрине, бұндай процестер барлық халықтардың 
тарихында орын алғаны белгілі. Дегенмен, сөз қадірін жоғары 
қойған халықтар үшін жоғарыдағы рухани байлықтың 
маңыздылығы өте-мөте биік болғанын атап өтуіміз керек.

Махмұд Қашқаридің түркі халықтарының сөздік қорын 
ғылыми ретке келтіріп, оны «Дивани лұғат-ат түрік» ат-
пен әлемге таныстыру үлкен маңызы бар оқиға екенін айта 
кеткеніміз жөн [6].  Бұл еңбекте түркі тілдес халықтардың 
фольклоры мен тарихи аңыздары, тілдік байлығы барынша 
өз дәуірінің талаптарының жоғарғы деңгейінде сипатталады. 
Міне, сонымен жоғарыдағы шығарма түркілік өркениеттің жаз-
ба мәдениетінен, яғни қатерлік мәдениетінен кезінде құр алақан 
болмағынын танытатын дүние болып тұр. Қазіргі ұрпақ сол 
дәуірдегі халықтық дүниетанымның інжу-маржанын осы еңбек 
арқылы білуіне болады және қазіргі кезеңдегі Кіндік Азиядағы 
мәдениеттің бастаулары өте жақын болғанын аңғара алады.



235

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

«М. Қашқаридің еңбегі-көне түркі халқының тілдік және 
этникалық сана-сезімінің жарқын көрінісі ретінде бағалы, әдеби 
және мәдени дәстүрлердің өркендеуіне, кемелденуіне ықпал 
еткен, араб халифаты дәуірінде халықтың өзін рухани таны-
туына үлкен мүмкіндіктер туғызған бірегей тілдік ескерткіш» 
[7] деген ғұламаның шығармашылығына Қ.Ұ. Әлжанның бер-
ген бағасы шындыққа сәйкес келеді деген пікірдеміз. Тек осы 
ескерткіштің ғасырлар қойнауында қалған рухани байлығын 
қазіргі жағдайда дамыта алсақ қана халқымыздың тілінің 
болашағын ойлағанымыз. Онсыз мәдениетіміздің ішкі даму 
мүмкіндіктерін әлсіретіп аларымыз анық.

Түркілердің өз тіліндегі алғашқы энциклопедиялық ең-
бектердің бірі Жүсіп Баласағұнның «Құтты білігі» болып та-
былады [8]. Бұл еңбектің ерекше маңызы автордың қоғамдағы 
мәселелердің барлығына моральдік бағалаулар бере алуында, 
мейірімділікке, әділеттілікке, қайырымдылыққа шақыруында 
болып отыр. Ойшыл адамдардың әлеуметтік ортадағы іс-
қимылдарының белгілі бір тәртіпке сәйкес келуге тиістілігін 
айтады.

Міне, осындай дүниетанымдық негіздердің, бағдарлардың 
белсенді құрылымы, терең мазмұны қоғамда қалыптасқан 
жағдайда ғана ол өзінің игілікті әсерін әрбір азаматқа 
тигізетіндігін ғұлама тарихи шығармасында оқырманына ба-
рынша түсінікті етіп жеткізуге тырысқан. Ал, енді далалық 
менталитетке ұғынудың қандай түрі қолайлы болатынына 
тоқталатын болсақ, онда әрине, екі басымдылықтық таны-
татын үрдісті, немесе принципті атап кетуге болады. Алды-
мен, шығарманың мәтіні өлең сөзбен жеткізіліп, поэтикалық 
қабылдаудың, қарым-қатынастың күші, сиқыры барынша 
қолданылуы тиіс. Екіншіден, кез келген мәтіннің өзегін рухани-
адамгершілік мәселелерді дәріптейтін этикалық категориялар 
жетекші рөлді атқаруы тиіс. Міне, осы екі талаптың екеуіне де 
Жүсіп Баласағұнның тарихи мұрасы толық жауап бере алады. 
Сондықтан ол тарих сынағынан өткендіктен, адами күрделі 
мәселелердің көбісіне оңды жауап бергендіктен ғана қазіргі 



236

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

кезеңнің құндылықтар жүйесіне лайықты түрде қосылып отыр 
дей аламыз.

Түркілік әлемнің Еуропалық өркениетпен қарым-қатынасы 
көп жағдайда шендесу, текетірестік кейіпте болғанын айтуға 
болады.Өйткені, заманның жалпы даму үрдісі қырғиқабақ 
қатынастардан түзелгендіктен тілі басқа, діні басқа түркілер 
мәдениетін Батыстық этникалық әлем қабылдаудан алшақ бо-
латын.Бірақ өзара қарым-қатынастардың қажеттілігі нарықтық 
салада, мәдени, тұрмыстық, кейде, тіптен, саяси тағдыры 
болғандығының бір дәлелі еді. Ал, енді мәдениеттер арасындағы 
осы өзара қатынастарды жеделдетуші тетіктердің бірі болып 
саналатын негізгі құрал сөздік болып табылады. Осындай 
алғашқы сөздіктердің қатарына «Кодекс куманикус» жатады. 
Римдіктердің, жалпы еуропалықтардың, қыпшақтардың тіліне, 
мәдениетіне деген қызығушылығы осы тарихи сөздіктің пайда 
болуына себепкер болды. Бірақ бұл сөздікті құрастырушылар-
дың аты тарих беттерінде белгісіз күйінде қалып отырғаны 
белгілі. Дегенмен осындай тарихи мәтіннің болуы халқымыздың 
сонау түркілік кезеңнің өзінде құрлық аралық қатынастарда 
біршама биік деңгейге көтерілгенін білдіреді. Сөздікті сол 
кезеңде әлеуметтік кірігу процестерінің басталып үлгіргенінің 
куәсі іспетті құбылыс деп атаса да болады.

Шығыстың ерекше түркілік ақындарының қатарына Саиф 
Сараийді жатқызуға болады. Ол назиралық стильмен, яғни 
төлтуманы жазған автордың мәтініне барынша жақын кейіпте, 
тәжіктің  дүлдүл ақыны Саадидің «Гүлстан» деген шығармасын 
Египет жерінде жүріп қыпшақ-құман тіліне аударады және ол 
тәржімелер халық арасына бірте-бірте кең тарап кетеді. Со-
нымен қатар, осы атышулы еңбегінен басқа да ақынның өзінің 
жеке шығармалары кейінгі ұрпаққа рухани ретінде қалады. 
Олардың мәтініне терең ғылыми түсіндірмелер беру Қазақстан 
ғалымдарының болашақ істерінің қатарына жатады.

Сол сияқты түркілік дәуірде өзінің терең ойлы шығар-
машылығымен танылған ғұламалардың қатары көптеп саналға-



237

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

нын атап өтуімізге болады. Олардың барлығына тән ортақ 
қасиет шығыстық ділдің барлық нұсқаларын керемет тілмен 
жеткізе білуінде. Әрбір оқиғаны суреттеудегі, сипаттаудағы 
шеберлік әрдайым өзінің тыңдарманын еріксіз ұйытып кетуге 
бейім тұратындығында жатырған болатын. Міне, сондықтан 
тілдің дамуындағы көркемдік сипатты қадірлеу Шығыстық 
мәдениет үшін, оның ішінде түркілік кезең үшін өте маңызды 
болғанын байқаймыз. Сонымен, түркілік дәуірдің кеңістігіне 
сәйкес келген қисымен астарланған ата-тегіміздің басшылыққа 
алған құндылықтық-мағыналық құрылымдарына, мәдени мұра 
ретінде қалдырған шығармаларына, еңбектерінің нәтижелеріне 
барынша объективті сипаттама бере отырып, олардың қазіргі 
заманға да қажеттілігі мол рухани дүние екенін айта аламыз 
және оның әрбіріне ерекше құрметпен қарау керек екенін 
ескеріп, осы қатынасты, тарихи бағалауды келер ұрпаққа дәстүр 
етіп қалдыру-ды мақсат тұтуға тиістіміз.    

Әдебиеттер

1. Аманжолов А.С. История и теория древнетюркского письма. – 
Алматы, 2003. – 368 с.

2. Оразбайұлы М. Көне мәдениет көзі: сан ғасырлық тарихы бар 
жазуымыз туралы ғылыми деректер не дейді? // Ана тілі. – 1991. – 17 
қыркүйек.

3. Орынбеков М.С. Қазақ философиясына кіріспе // Қазақстан 
Республикасы Ұлттық ғылым академиясының хабарлары. Қоғамдық 
ғылымдар сериясы. – 1993. – N3. – 16-24 б.

4. Қорқыт ата кітабы / Tүрік тілінен ауд. Б. Ысқақов. – Алматы: 
Жазушы, 1994. – 160 б.

5. Молдабеков Ж. Ж. Қазақтану: Оқу құралы. – Алматы: Қазақ 
университеті, 2003. – 459 б.

6. Қашқари М. Түбі бір түркі тілі ( «Диуани лұғат ат-түрік» ). – 
Алматы, 1993. – 452 б.

7. Әлжанов Қ. М. Қашқари: дүниетаным айшықтары // Қазақ да-
ласының ойшылдары (ІХ-ХІІ ғғ.). – Алматы: Ғалым, 1995. – 160 б. /98/.

8. Баласағұн Ж. Құтты білік. – Алматы, 1986. – 196 б.



238

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ЗАМАНАУИ КЕЗЕҢІНДЕГІ АБАЙ МҰРАСЫНЫҢ 
МАҢЫЗДЫЛЫҒЫ*

ЖАҢАБАЕВА Динара Мұхтарқызы,
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 

Инстиутының аға ғылыми қызметкері, PhD

Өзі өлсе де сөзі өлмеген ойшыл Абайдың ұлағаты уақыт 
өтсе де өміршеңдігін жоғалтпай, ұрпақтан-ұрпаққа жалғасып, 
ғасырдан-ғасырға ұласып келе жатқан гуманистік ойлары мен 
дүниетанымы екі ғасырға жуық уақыт өтсе де өзектілігін жой-
мады. Заманауи Қазақстан қоғамының жаңғыруы жолындағы 
ұлттық сананың өрісін кеңейту мәселесі туғанына 175-жыл 
толған ұлы ойшылдың ой-пікірлерімен үндестірілген.

Қоғамның жаңғыруы аясында оның шығармашылығын-
дағы гуманистік дүниетанымға толы бай мұрасын зерттеп, зер-
делеу ерекше қажеттіліктерді тудырып, оның философиялық 
ақыл-ой кеңістігіне үңілудің маңызды жолы ретінде танылып 
отыр. Осы орайда данышпан Абайдың мұрасы қазақ халқының 
болмысын, руханилығын түсініп, оның болашағын анықтауда 
табылмас қазына. Абай философиясының негізгі мәселесі – 
адамгершілік, ізгілік, этикалық мәселелер. Бұл мәселелерді 
ұлы ойшыл адамның, әлемнің мәні, адамның құдайға қатынасы 
сияқты жалпы философиялық сұрақтарға жауап іздеу арқылы 
шешеді. Белгілі философ, абайтанушы Ғ. Есім «қазақ фи-
лософиясын өзіне тән менталитетінен шығарсақ, біз Абай 
дүниетанымын аттап өте алмаймыз. Сонымен қазақ философи-
ясы деген үлкен әңгіме Абайға тіреледі», – деп, Абайдың қазақ 
философиясынғаы орнының ерекше екендігін баса айтады [1].

Абай адамды табиғаттың туындысы ретінде емес, құ-
дайдың, оның адамға деген махаббаты мен даналығының туын-

* Мақала № OR11465461 «Қазақстанның тұрақты даму стратегиясы 
контекстінде қоғамның мәдениеті мен құндылықтарын зерттеу» ғылыми 
бағдарлама аясында әзірленді.



239

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

дысы ретінде қарастырады. Яғни, адамның мәнін табиғат емес, 
құдай анықтайды. Бірақ бұл Абай адам толығымен құдайға 
тәуелді деп есептейді дегенді білдірмейді. Шынайы сенім 
арқылы ол адамның мәнін, тіршілігінің мақсатын анықтайды. 
Өзінің негізгі сипатында өзгеріссіз қалатын құдайдан басқа 
барлық болмыстың өзгеруі идеясы бойынша Абай адамның 
рухани жетілу мәселесін көтереді. Ол адамның көптеген жа-
ман қасиеттері мен оны жеңудің жолдарын көрсетеді. Он-
дай қасиеттердің ең негізгісі Абай үшін сауатсыздық бол-
ды, қалғандары осыдан тарайды. Адам туғаннан қайырымды 
да, зұлым да емес. Ол тәрбиенің нәтижесінде, заманының 
ағымына, өзінің қоршаған ортасына байланысты дамиды. 
Адамгершілікке жетелейтін бірден бір жол, Абай үшін, білімге, 
ғылымға құштарлық болып табылады.

Еліміздің тұңғыш Президенті Н.Ә. Назарбаев өзінің 
«Болашаққа бағдар: рухани жаңғыру» атты мақаласында 
қоғамдық сананы қайта жаңғыртудың өзектілігін атап өткен 
еді. Рухани және мәдени құндылықтарды сақтап және оны 
еселеу аталмыш бағдарламаның негізгі мақсаты. Н.Ә. На-
зарбаев ұлттық бірегейлікті сақтау мәселесін қозғай отырып, 
ұлы классиктің өшпейтін ойларына назар аударуға шақырады, 
бұл бүгінде өте өзекті, себебі ол келешек ұрпақтың рухани 
бағдары болып қалмақ. Ойшыл өз замананында-ақ ұлтты тек 
рухани жаңғырту арқылы құтқарып алып шығуға болатынын 
айтқан еді. Оның дәл осы сынды пікірлері қоғамдық сананың 
жаңғыруының кілті болып табылады.

Ал Қ.К. Тоқаев өз кезегінде Абайдың 175 жылдық мерей-
тойы қарсаңында жарияланған «Абай және XXI ғасырдағы 
Қазақстан» мақаласында ұлттық сананы сақтау және оны за-
ман талабына бейімдеу мемлекеттік маңызы бар мәселеге 
айналғандығын айтады. Өйткені сананы жаңғырту арқылы 
ХХІ ғасырда еліміздің тың серпінмен дамуына жол аша 
алатындығымызды атап өтті. Осы орайда Абай мұрасының 
тигізер пайдасы зор, себебі ұлы ақынның шығармалары бүгін 



240

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

де өзектілігін жоғалтқан жоқ. Абайдың ой-тұжырымдары 
баршамызға қашанда рухани азық бола алады. Сондықтан 
ұлттың жаңғыруы жолында оның еңбектерін басшылыққа 
алып, ұтымды пайдалану жайын тағы бір мәрте ой елегінен 
өткізген жөн екендігін атап өтті [2].

Абай тек өз дәуірі үшін ғана емес, дәл қазіргі күні де өзекті 
мәселелерді, яғни жалпыадамзаттық мәселелерді көтерді. 
Ол өзінің философиялық идеяларын поэзия арқылы берді. 
Сондықтан оларды кей кезде талдау қиынға түседі. Сондықтан 
оларды талдау кезінде әр түрлі пікірлер кездеседі. Мысалы, 
Абайды – деист, рационалист, тұрақты емес материалист деп 
те жазды. Осы анықтамалардың барлығына Абайдың шы-
ғармашылығынан дәлел табуға болады, бірақ осылардың бірде 
біреуі жеткілікті түрде Абайдың дүниетанымын сипаттамайды. 
Өйткені, бұл талпыныстардың барлығы батыстық философияға 
тән құрылымдар, оларды табиғаты ерекше қазақ философиясын 
қолдану дұрыс нәтиже бермейді. Сонымен қатар, қазақ филосо-
фиясы – поэтикалық тұрғыда туындағын философия.

Абайдың философиясын түсіну үшін оның мақсаттарын 
нақтылап көрсету ғана жеткіліксіз, бұл – өте үстіртін қарайтын 
тәсіл, ол данышпанның дүниетанымының мәнін ашпайды, 
оның барлық мақсаттарын, идеяларын бір жерге жинақтайтын 
негізгі мәні ашылмай қалады. «Абайдың дүниеге көзқарасы 
ойы мен қыры мол, күрделі. Оны біржақты бағалауға, бір бояу-
мен көрсету мүмкін емес» [3].

Өз философиясының орталық мәселесі ретінде Абай барлық 
тарихи кезеңдерде маңызды болып келген, солай бола тұра 
шешімі күрделі, әсіресе Қазақстан үшін қиын кезең болған XIX 
ғасырдың екінші жартысына келетін уақытта адамгершіліктік-
этикалық мәселелерді қойды. Әрине, бұл мәселелер жалпы 
философиялық мәселелерсіз жеке дара шешуге келмейтіні 
белгілі. Ең негізгісі әлем мен адамның мәні, адамның құдайға 
қатынасы және т.б. Абай да өз шығармаларында осы мәселелерді 
қарастырды.



241

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Абайдың қара сөздері ғалымның даналық ілімінің негізгі 
қайнар көзі және ақын ойының бағалы туындысы. Өмірінің ке-
мелденген шағындағы айналадағы ортадан, әлеуметік күрделі 
қатынастардан шаршаған Абайдың ғұламалық санасы. Жас 
күніндегі танымы мен кемелденген сананың танымындағы 
қайшылықты, атап айтқанда екінші қара сөзіндегі басқа 
жұрттардан өзін артық санаған қазақ елінің мешеулік күйін 
терең толғаныспен жеткізе біледі. Көзқарас қайшылығының 
тәжірибелік таныммен терістелуі, Абай ойындағы қазақ 
халқының жетілуі, сол қара сөздегі халықтардың ерекше 
жағымды қасиеттерін игере білумен шешіледі. Басқа жұрт-
тардың жоғарғы дәрежеге жетуі туралы Абай: «Оның бәрі – 
бірін-бірі қуып қор болмай, шаруа қуып, өнер тауып, мал тауып, 
зор болғандық әсері» деп қорытып, содан үлгі алуға шақырады.

Абай адамды оның анатомиялық құрылысымен таби-ғаттың 
туындысы ретінде қарастырған жоқ, ол адамды құдайдың 
шығармашылық іс-әрекетінің туындысы ретін-де қарастырды, 
оның данышпандығы мен адамға деген махаббатының ту-
ындысы деп түсінді. Сондықтан, оның ойынша, адамның 
адамгершілігі оның табиғатымен емес, сенімімен байланысты. 
«Хайуандарды асырайтұғын жансыздарды еті ауырмайтын 
қылып, жан иесі хайуандарды ақыл иесі адам адам баласын 
асырайтын қылып, һәм оларды махшарда сұрау бермейтұғын 
қылып, бұлардың һәммасынан пайда аларлық ақыл иесі қылып 
жаратқан. Адам баласынан махшарда сұрау алатұғын қылып 
жаратқандығында һәм ғадаләт һәм махаббат бар.

Адам баласын құрт, құс, өзге хайуандар секілді тамақты өз 
басымен алғызбай, ыңғайлы екі қолды басқа қызмет еттіріп, ау-
зына қолы ас бергенде, не ішіп, не жегенін білмей қалмасын 
деп, иісін алып ләззаттанғандай қылып, ауыз үстіне мұрынды 
қойып, оның үстінен тазалығын байқарлық екі көз беріп, ол 
көздерге нәзіктен, зарардан қорғап тұрарлық қабақ беріп, ол 
қабақтарды ашып-жауып тұрғанда қажалмасын деп кірпік жа-
сап, маңдай тері тура көзге ақпасын деп, қаға беруге қас беріп, 



242

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

оның жүзіне көрік қылып, бірінің қолынан келместей істі 
көптесіп бітірмекке, біреуі ойын біреуіне ұқтырарлық тіліне 
сөз беріп жаратпақтығы махаббат емес пе? Кім өзіңе махаббат 
қылса, сен де оған махаббат қылмағың қарыз емес пе?», – деп 
жазды Абай отыз сегізінші сөзінде [4]. Яғни, адамның мәнін 
табиғат емес, құдай анықтайды. Бірақ бұл адам толығымен 
құдайға тәуелді, оның тағдыры тек соған ғана байланысты де-
ген сөз емес. Біз Абай дін мен шынайы сенімді ажыратты деп 
айтып кеттік.

Сол шынайы сенім арқылы ол адамның шынайы орнын, 
өмір сүруінің мақсатын, адамның шынайы мәнін анықтауға ты-
рысты.

Адамның адамгершіліктік оң қасиеттерінің негізі ретінде 
Абай білімге құштарлықты, ғылым, білім үйренуді алады. 
Тек көзі ашық адам ғана өз нанын өзі, өз еңбегімен табады, 
әділеттілікке құштар болады, басқаға зұлымдық, жамандық жа-
самайды, өзінің бойына игі қасиеттерді жинайды. Бұлай бола-
тын себебі, дейді Абай, оқыған, көзі ашық адамның жүрегіне 
құдайға деген кіршіксіз таза және ақиқат сенімнің (иман) 
сәулесі енеді. Мұндай сенім діни екіжүзділіктен, алдау мен 
надандықтан ада. «Абай хакімдігінің тағы бір қыры, оның 
гуманизмінде. Қазақ тілінде «адамгершілік» деген түсінік жиі 
қолданылады, бұл сөз Абайда жоқ, ол адамшылық дейді, тегі 
осы ұғымды қолданған дұрыс-ақ болар. Абай ақиқатты тану-
ды білім деп санайды. Ақиқаттың жоғарғы сатысы – ол бол-
мыс, дүниені тану маңыздылығының құпиясы деп танылады. 
Адамның өміріндегі білімнің рөлі өте жоғары, адамды адам-
мен теңестіретін білім, ақыл мен таным өмірді толық мәнді 
ететін адам бойындағы жоғарғы қасиет. Ақыл арқылы адам 
дүниенің кез-келген құпиясын түсінуге әзір. Бірақ сол ақылды 
адам шыңдап отырмаса, ақпараттар ағыны заманында тоқырап, 
кешеуілдеп, мардымсызданып қалуы мүмкін. Абай өз зама-
нында болашақтағы білімнің құрылымы күрделене түсетінін 
аңғарған. Бір күн оқыма-ған, жаңа мәлімет алмаған маман өз 



243

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

саласының алдыңғы қатарлы шебері болуынан қала бастайтын 
заман туындап отыр.

Абай өлеңдерінде мейірімділікке, сұлулықты бағалауға 
шақырады. Сонымен қатар ақын әр адамның өмірде өз орнын 
табуының маңыздылығын атап көрсетеді. Адамның өз орнын, 
өзін табуына жол сілтеу, бағыт беру – ағартушының, бұқараны 
тәрбиелеушінің бірінші міндеті осы деп біледі. Осыдан келіп 
«Адам бол!» деген Абай этикасының негізгі принципінің 
мағынасы мен мәні ашыла түседі: әр адам өзінің шығармашылық 
мүмкіндігін іске асырып, өзін жетілдіре алады және жетілдіруі 
тиіс. Сонда ғана ол жаратылысынан өзіне белгіленген орынға 
сай келеді.

Кез-келген халықтың өзіндік адамгершілік және рухани 
тірегі бар. Қазақ халқының санасындағы осындай тірек Абайдың 
шығармашылық мұрасы болып табылатыны анық. Себебі оның 
шығармашылығында қоғамның өзекті мәселелерінің пайы-
мы барынша қамтылған. Халықтың сана-сезіміне ықпал ету, 
өз шығармашылығы арқылы қоғамды жаңғырту, адамның ар-
намысын құрметтеу гуманист Абайға тән сипаттар. Ол жаңа 
ойдың, жаңа дүниетанымның негізін қалап, жаңа этикалық 
және эстетикалық құндылықтардың қалыптасырушысы, ағарту, 
даму, өркениетті өмір сүру сияқты іргелі ұғымдарға назар ау-
дара отырып, жаңаша өмір сүру принципі, болмыс пен жаңа 
мұраттың ауадай қажет екендігін дәлелдеді. Қайырымдылық, 
қанағат, талап, шығармашылық ой, еңбек, сияқты адамгершілік 
қасиеттерді талдай отырып, осы қасиеттердің «толық адамның» 
қалыптасуының басты шарттары ретінде көрсетті. Міне, 
ұлы адамның ұлылығы олардың үсынған ой-пікірлерінің, 
тығырықтан шығу жолының жылдар мен ғасырлар өтсе де 
өзектілігін сақтап қалуында. 

Абай өмір сүрген замандағы қазақ қоғамының алдында 
тұрған мәселелер қазіргі күннің мәселесімен де үндесіп жатыр, 
себебі олардың өзегі адам, оның дүниетанымының ерекшелігі. 
Осы орайда Елбасының: «Заманалар ауысып, дүние дидары 



244

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

өзгерсе де, халқымыздың Абайға көңілі айнымайды, қайта 
уақыт өткен сайын оның ұлылығының тың қырларын ашып, 
жаңа сырларына қаныға түседі. Абай өзінің туған халқымен 
мәңгі-бақи бірге жасайды, ғасырлар бойы Қазақ елін, қазағын 
биіктерге, асқар асуларға шақыра береді», – дегені ойшылдың 
шығармашылық мұрасының келер ұрпақ үшін мәңгілік өшпес 
өсиет ретінде бағаланатынын айқын аңғартады. Адам өмірінің 
рухани мәні адамгершілікпен келіп, осы қасиеті арқылы 
сақталып отыратындықтан, заманауи Қазақстанның қоғамдық 
санасының жаңғыруы аясында Абайдың осы философиялық, 
гуманистік көзқарастарын талдау ешқашан өзектілігін 
жоғалтпайды.

Әдебиеттер

1. Есім Ғ. Сана болмысы (Саясат пен мәдениет туралы ойлар). – 
Алматы: Ғылым, 1996. – 208 б. 

2. Тоқаев Қ. Абай және XXI ғасырдағы Қазақстан. Егемен 
Қазақстан. 09 қаңтар 2020 жыл. https://egemen.kz/article/217247-abay-
dgane-xxi-ghasyrdaghy-qazaqstan 

3. Алтаев Ж. А. Әл-Фараби мен Абай шығармаларының 
философиялық үйлесімі. Мамыр 05, 2020. http://kazgazeta.kz/?p=99716

4. Абай (Ибраһим Құнанбаев). Өлең – сөздің патшасы. Шығар-
маларының бір томдық жинағы. – Алматы: Дәуір, 2006. – 560 б.



245

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ЖАҢА ҚАЗАҚСТАННЫҢ РУХАНИ-МӘДЕНИ 
ӘЛЕУЕТІН ЖЕТІЛДІРУДЕГІ АЙТЫС ҚҰБЫЛЫСЫНЫҢ 

МАҢЫЗЫ*

КИЕКЕНОВА Бағдат Базылқанқызы
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану

институтының ғылыми қызметкері,
гуманитарлық ғылымдар магистрі

Айтыс – қазақ халқы даналығы мен даралығының ерек-
ше толғанысы мен арнасы. Айтысты қанаттандыратын, то-
лассыз қайрайтын, іштей қайнатып шығаратын арынды 
сезім-сенім бар. Ол – бабаларымыздың намысшылдығы 
жігерлі шабыттылығы. Айтыс – ақиқатымен әлді, ақындар ар-
намысымен белді, беделді болды. Демек, айтыстың негізгі мәні 
– ақиқатты баяндау, ақиқатқа жету екені айқын. Оның негізгі 
басымдығы да, арнасы да – өмір шындығы. «Айтыс» сөзінің 
мағынасына келетін болсақ, екі кісінің сөйлесуі, пікірталасы, 
ой жарыстыруы деген мағыналарды білдіреді. Жалпы айтыс 
өнері қазақ халқының  ұрпақтан ұрпаққа сабақтасып ескіден 
келе жатқан асыл мұрасы болып табылады және айтыс ұғымы 
бойынша дәстүрімізде өлеңмен айтысу қалыптасқан. Тарих 
белестеріне көз жібертсек, ғылыми зерттеулердің мәліметі 
бойынша жалпы жазба мәдениеті әріректе дамыған грек, рим 
сияқты елдерде айтыс өнері болмаған, тек мәдениеті ежелден 
дамыған араб елдерінде  айтысқа ұқсас «мұғалләкәт» яғни 
«өлеңмен сөйлесу», үнді, иран елдерінде «мүшайра» жанрла-
ры кездескен екен. Ал көшпелі елдер арасында қазақтан өзге 
қырғыз, түркімен, моңғол секілді елдерде  айтыс өнері халық 
дәстүрінің бірі ретінде қалыптасқан. Жалпы айтыс – қазақтың 
ауыз әдебиетінде ерте заманнан келе жатқан батырлар жыры-

* Мақала № АР08856541 «Қазақстан дамуының қазіргі жаңғыру кезеңіндегі 
қазақ халқының философиялық-поэтикалық мұрасының рухани-мәдени әлеуеті» 
ғылыми жоба ауқымында жарияланды



246

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

нан кейінгі көлемді әрі маңызды орын алатын ұлттық рухани 
мұрасы ретінде айқындалады. Дегенмен XIX ғасырға дейінгі 
кезеңдегі айтыстардың көпшілігі сақталмаған және қазіргі 
заманға аздаған бөлігі халық фольклорына айналған түрлері 
ғана жеткен. 

Айтыс өнерінің негізгі ерекшеліктеріне тоқталсақ: екі кісінің 
сөйлесуі, пікірталасы, ой жарыстыруы; дайын жаттаманың аз 
болуы; ақын сөз шеберлігімен, шешендігімен, тапқырлығымен 
көп алдында танылады; сөз бен ойдың ұшқырлығы, ақыл-
танымның кеңдігі; әлеуметтік шындықтың жан-жақты ашы-
луы, қарастырылуы сияқты негізгі басымдықтарды айқындауға 
болады. Сонымен бірге, ақын халықтың шежіресін, тарихын, 
мәдениетін, ауыз әдебиетін жетік меңгерген, жеке бастың на-
мысынан гөрі, ел намысы, ру намысын жоғары қойған.

Айтыс қаймағы бұзылмаған, киелі сөз өнерінің бәсекесі. 
Айтыс – ауызша жарыс, сұқбаттасудың пікірталасы, 
шабыттылардың бәсекесі, таланттылардың шығармашылығы. 

Қазақ халқы өркендеуінің бір өзгешелігі оның ұйқастырып, 
келістіріп, қиыстырып айтатын, жырлайтын суырып салма ау-
ызша өнерінде. 

Қазақтың фольклорын жалпы халықтық деңгейде қа-
растырсақ, оның рухани қызметі әрқалай болса да, сабақтас. 
Онда:

-халықтың психологиялық күйі, тәлімгерлік даналығы мен 
оның болмысына тән таным дөп көрсетіледі;

- табиғатпен тұтастық, дәстүрдің негізі, мінез-құлықтың ру-
хани кейпі қыры-сырымен өрнектеліне дәл беріледі;

- елі мен ерін сүйген, халық бақытын аңсаған кейіпкердің 
бейнесі әркез сомдалынады; 

- қазақ елінің атамекендігі жай-күйіне, елдіктің 
болашағына қырақты көз жіберіледі; Фольклорда қоғамның 
өркендеуін, халықтың әл-ауқатының көтерілу дәрежесін 
көксеу бар. Фольклордағы тегеурінді толғаулар елдің береке-
бірлігін сақтауға, сыртқы жаудан сақтануға, ел ішіндегі 



247

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

жақсы мен жайсаңды бағалауға бағытталған ойларымен 
күшті. Толғаулар ұлттық сананы жандандыратын, оның озат 
күштерін тәрбиелейтін, ұрпақтың болашағына болжам жасай-
тын қуатты идеяларға толы. Хас таланттардың өмірін, елін, 
тіршілік тәсілдерін тәптіштейтін, адамды сүю философияла-
ры кейінгілерге үлгі боларлық тағлымы да, үлгісі – зор мәдени 
мұра. Айтыс – адам қадірін, сөз қадірін білетін ой-толғау және 
барды байыптау. Қазақ жеріндегі адамды сүю, оған құрметпен 
қарау дәстүрі анау-мынау кикілжіңдікке, лаңкестікке жол 
бере бермеді. Содан ой-толғау – мұң-мүддеге, ниет-тілекке, 
ортақ жүректе, бітім білекте қайнап шығады деген түсінік 
қалыптасты. Ой-толғау іштей тазаруға, өзін де өзгені де 
түсінуге жол іздейді, жөн түзейді. Жаңалықты сезінетін 
қабілетті ұштайды, ұлағаттылықты үйрететін ұйғарымға 
келеді, шешім табады [1]. 

 Демек айтыс рухани құндылық ретінде көрініс ала отырып, 
бірнеше әлеуметтік-рухани міндеттерді айқындады. Алдымен, 
айтыс өнері өзінің шығармашылық ұзақ даму тарихында көп 
жағдайда қоғамдық ойды насихаттаушы, ақпарат таратушы 
міндетін атқарып келгендігін айтуға болады. 

Айтыс өнері – халықпен бірге жасасып, біте қайнасып 
келе жатқан өнер. Қазақтың айтысы тек көңіл көтеретін өнер 
түрі ғана емес, ол сондай-ақ тарихтың батпан жүгін арқалап, 
бүгінгі ұрпаққа жеткізуші ақпарат көзі, нақтылай айтсақ – за-
маналар шежіресі. Кезінде академик, жазушы Сәбит Мұқанов: 
«Халықтың ақынды жақсы көруіне себеп – ақынның тіл 
шешендігі ғана емес, ақынның халыққа сүйкімді, сүйікті болу-
ына бас себеп – олардың айтыста я басқа шығармаларда халық 
тұрмысының шындығын суреттеуі, халықтың қуанышына да, 
қайғысына да көңілмен ортақтасуы» [2] – деген еді.

Екіншіден, айтыс өнерінің тілдік  ерекшелігі, яғни 
адамзаттың рухани болмысының, ойлауының бейнелеуіне 
әрине, қазақ халқының философиялық даналығын, ой-танымын 
тіл байлығы арқылы жүзеге асуы айқындалады.



248

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Үшіншіден, айтыс жырларының деректілігі, қазақ халқы-
ның тарихи тұрпатын, саяси-экономикалық және әлеуметтік-
мәдени тұрғыдан танымдық мол түсінік бере алады.

Төртіншіден, айтыс өнері халықтың қоғамдық өмірінде аса 
маңызды орын ала отырып, әлеуметтік келелі мәселелерді қоя 
білуімен ерекшеленеді.

Бесіншіден,  XІX ғасырдағы айтыс жырларының рулық-
тайпалық ерекшелігі тұңғыш рет ұлт тұтастығы тұрғысында 
қарастырылып, айтыс өнерінің тарихи құндылығы айқындалады;

Алтыншыдан, ұлттық сананы, ұлттық болмысты қалып-
тастыру, яғни атамекенге деген құрмет, туған жер мен елге деген 
сүйіспеншілік, адами қасиеттер халықтың дәстүрлі үрдісімен 
сабақтасып жатуымен пайымдалады. 

Сонымен қазақ елінің тәуелсіздік алған жылдарында ай-
тыс өнері өзінің маңыздылығын жоғалтпады. Ғасырлар бойы 
төл өнеріміз тәлім мен тәрбие, жауапкершілік пен руханилық, 
ар-намыс пен адалдық, бітім мен келісім сияқты келелі мәселе-
лерді пайымдап келді. Айтыс өнеріндегі тазалық пен шындық 
қазақ халқының философиялық дүниетанымының көкжиегінің 
қаншалықты кең екендігін, рухани әлемінің жоғарылығын 
айқындап берді. 

Айтыс өнерінің қалыптасып, өркендеген дәуірі, кеңінен 
қанат жайған кезеңі XIX-XX ғасырларды қамтиды. Бұл 
кезеңдерде ақындар айтысында өнер салыстыру, сөз сынасу-
мен бірге әр ақын өз руын дәріптей жырлаушылық қоса орын 
алғанын көреміз. Бұл ерекшелік әсіресе XIX ғасырда  кеңінен 
таралған. Осы дәуірде өмір сүрген атақты ақындар: Шөже, Бал-
та, Орынбай, Кемпірбай, Тезекбай, Сүйінбай, Түбек, Омарқұл, 
Тәбия, Мұрат, Сүгір, Жаскілең, Бала Омар, Біржан, Сара, т.б. 
түрлі тақырыпта шығарған қысқа өлеңдерімен қатар, айтысқа 
түсіп, сан алуан сөз тартыстарын бастарынан кешірген және та-
рихта көпшілігінің аттары осы айтыс арқылы сақталған.

Қоғамдағы болып жатқан әлеуметтік-саяси өзгерістерге 
қарай, заманның аяқ алысына байланысты айтыс өнерінің де жал-



249

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

пы ауқымы мен бағыты өзгерістерге ұшырап отырды. Мәселен, 
Кеңес заманының шындығы және сол біп уақыттың тыныс-
тіршілігі айтыс ақындарының өлеңдерінде барынша бедерленді, 
көрсетілді. Кеңес өкіметінің алғашқы жылдарындағы айтыстар-
да тап күресі, ел жуандарын кәмпескелеу, ауылды советтендіру, 
сауат ашу, қалың мал мен әменгерлікті жою, зауыт пен фабри-
каны жырға айналдыру, қысқасы, айтыстың мәні мен сәнін, 
айшығы мен өрнегін сұрықсыздандыратын сұрғылт көріністерді 
көтермелеп көрсету белең алды.

Кеңес заманындағы айтыс ақындары, негізінен, құт-береке 
тасытқан еңбек екпінділері – стахановшыларды, егіншілерді, 
қойшыларды, сауыншыларды, жылқышыларды, сиыршыларды, 
комбайншыларды, кеншілерді ықыластана, ынтықтыра жырла-
ды [3]. 

Айтыс ақындары Ұлы Отан соғысының сұрапыл жыл-
дарында елінің еңбеккерлігі мен ересен ерлігін, яғни тыл 
өмірін терең жырлады. Халық шаруашылығы мен өндіріс 
орындарының ішкі өмірін сын көзімен тексеріп, зерттеп, кеңес 
адамдарының жанқиярлық еңбегін, онымен қатар ел арасында 
кездесіп отырған өрескел қылықтарды да ащы тілмен түйреп, 
масылдықтың, жалқаулықтың, кеселді жағдайлардың түп-
тамырына балта шабуға тырысты. Іріген-шіріген құбылыстарды 
жоюға өлең сөздің уытын жұмсап көмектесті [4].

Сексенінші жылдардың соңына таман айтыс өнері жаңа 
сатыға көтеріле бастады. Қайта құру кезеңі, кеңестік қоғамдағы 
жалпы демократиялық принциптердің көрініс алуы айтыстың 
негізгі тынысының ашылуына себепші болды. Сол жылда-
ры қоғамдағы сірескен «мұздың» беті сөгіліп, саяси сең жүре 
бастаған кез болатын. Бұл айтыс өнерінің ерекше қанаттанып, 
кемеліне келе бастаған шағы еді. Тәуелсіздік алғаннан кейінгі 
жылдары айтыс өнері өзінің бабы мен бағы келіскен талант-
тарын өнер сахнасына шығара бастады. Саясатта орын алған 
өзгерістер халықтың өміріне де үлкен жаңалықтар енгізе ба-
стады. Жетпіс жылдан астам уақыт халықты жаншып келген 



250

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

қызыл империя құлаған соң оның орнында жаңа жас мемле-
кеттер пайда болды. Сан ғасырлар бойы бабаларымыз аңсаған 
тәуелсіздікті алу рухани әлемімізді дүр сілкінтті. Сапасы 
жоғарылап, көркемдігі арта түскен ақындық дәстүр биігіне 
көтеріліп, жаңа заман жырын, егеменді елдің көкейіндегісін 
дөп тауып, толғай бастады. Егемендік алған жылдардың басын-
да айтыс сахнасында жарқыраған жаңа есімдер молынан көріне 
бастады. Білімі мен мәдениеті, ойы мен бойы, сахналық сымба-
ты келіскен ақындар айтыс аренасында жырдан шашу шашып, 
сөздің балын ағызды. Айтыс өнері мектебінің жаңаша тұрғыда, 
өзгеше болмыста қалыптасуына өз үлестерін қосып жүрген 
өнерпаздар лек-легімен айтыс ауылынан бой көрсетті [5]. 

Қазақстан халқы Ассамблеясының «Ел бірлігі – жаңарған 
Қазақстанның тірегі» атты ХХХІ сессиясында Мемлекет бас-
шысы Қасым-Жомарт Тоқаев: «Қазір Жаңа Қазақстанның не 
екенін түсіндіру ерекше маңызды. Әр азаматтың бұған қатысты 
өз пайымы бар екені түсінікті. Мен бұған дейін айтқанымдай, 
Жаңа Қазақстан дегеніміз бұл – Әділетті Қазақстан. Оны құруға 
әрқайсымыз өз үлесімізді қосуымыз керек. Жаңа Қазақстан нақты 
көрсеткіштері бар жол картасы емес. Бұл мемлекет пен қоғамды 
дамыту жүйесін түбегейлі жаңғырту деген сөз. Бұл мемлекет 
пен қоғамды дамыту жүйесін түбегейлі жаңғырту деген сөз деп 
мен тағы да айтқым келеді» [6] дей отырып, әділеттілікке баса 
назар аударып, қоғамдық сананы жаңғырту, ел әлеуетін дамы-
ту мен нығайтуды меңзеген болатын. Халқымыздың әлеуметтік 
келелі мәселелері айтыс саласында тек бүгінгі күнде емес, со-
нау жүздеген жылдар бұрын тұжырымдалып, насихатталып 
келе жатқан түбірлі түйіндер еді. Әрине Жаңа Қазақстан идеясы 
аясындағы қоғамның маңызды да күрделі әлеуметтік түйткелдері  
бүгінгі айтыс өнерінде де айтылып, ұлттық болмысымыздың 
құндылықтарымен сабақтаса отырып жалғасын табуда. Өнер 
арқылы ұлттың ұлылығы, ұлағаттылығы, естілігі мен әдептілігі, 
тарихы мен танымы танылды. Өз кезегінде бұл айтыс өнерінің 
мызғымас бекемдігін, негізінің беріктігін көрсетеді. Бүгінгі 



251

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Қазақстан қоғамында ұлттық сананы жаңғыртуда, ұлттық бол-
мысымызды қалыптастыруда, ұрпағымыз бен ұлтымызды ру-
хани адамгершілік тұрғысынан тәрбиелеуде айтыс өнерінің 
өзектілігі айқындалып отыр. Қоғамның түрленуі, заманның 
өзгерісіне қарай біраз сындарлы кезеңдерден, өзгерістерден 
өтіп үлгерген айтыс өнері бүгінгі күні жаңаша екпінмен, өзгеше 
леппен дамуда.  Өйткені, қазақ болмысы, қазақ тілі бар кезде 
қазақ өнері ешқашан өшпейді, өлмейді. Себебі, тіл – бұл халық 
үнімен біртұтас, астасып жатыр.  Халық үні – жұдырықтай 
біріккенде, ұйып ұйымдасқанда естіледі. Халықтың ісіне сенім 
болғанда, оның болашағына үміт барда  даму алға басады, өсу 
өркендейді. Демек, айтыс өнері қазіргі таңда елімізде үлкен 
әлеуметтік-саяси, экономикалық өзгерістер орын алып жатқан 
кезде, өз бағытынан танбады, керісінше, қоғамдағы маңызы мен 
мәнін, салмақтылығы мен сабырын сақтай отырып, еліміздің 
рухани әлеуетін дамытуға, ұлттық болмысымызды жанданды-
рып, ұлттық идея мен идеологияның, ұлттық бірегейлігіміздің 
сақталып өркендеуіне өз үлесін қосуда. 

Әдебиеттер

1. Қазақ халқының философиялық мұрасы. – Астана, 2006. – 398 б.
2. Айтыс. – Алматы: Жазушы, 1988. – 1 т. – 288 б.
3. Қазақ өнерінің антологиясы. 25 томдық. Құраст. М. Жолдасбе-

ков, С. Негимов. – Астана, «Күлтегін» баспасы. Айтыс Т. ІІІ – 2014. 
– 400 б.

4. Сонда
5. Қазақ өнерінің антологиясы. 25 томдық. Құраст. М. Жолдас-

беков, С. Негимов. – Астана, «Күлтегін» баспасы. Айтыс Т. V – 2014. 
– 400 б.

6.	 https://www.inform.kz/kz/zhana-kazakstan-degen-memleket-pen-
kogamdy-tubegeyli-zhangyrtu-degen-soz-prezident_a3928311



252

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ТІЛ МЕН ДҮНИЕТАНЫМ БІРЛІГІНІҢ 
ЛИНГВОМӘДЕНИ АСТАРЫ

АБДРАХМАНОВА Жұмазия
Х. Досмұхамедов атындағы Атырау

 университетінің кафедра меңгерушісі,
филология ғылымдарының кандидаты

                                        
Тіл мен ойлаудың бірлігінің арнасында қарастырылатын 

өзекті мәселелердің бірі – тіл мен оның дүниетанымдық қызметі. 
Қоғамның қай сатысында болсын тіл мен ой бірлігінің егіз да-
мып, өзара байланысып, ұлттық болмысты айқындап, тілде 
көрініс табуы заңды құбылыс. Кез келген халықтың этномәдени 
тұрмысын ұлттық тілдің жетегінде, әлеуметтік мәдениеттің 
ауқымында, дүниетанымын қоғамдық ғылымдар аясында 
сөз ету мәселесі тіл білімінде этнолингвистика ғылымында 
қарастырылғанымен, осы құбылыстың қоғамдағы әлеуметтік-
мәдени өрісі – лингвомәдениеттанудың еншісіне тиіп отыр. 
Аталған екі ғылым сағасы бір арнаға тоғысып, тіл мен мәдениеттің 
шекарасында халық тілі мен ұлт мәдениеті, ұлт менталитеті 
арасындағы қызметінің сабақтастығы анықталады. Бұл тілдің 
адамға, оның жан дүниесіне көркем тіл арқылы ерекше әсер 
ететін эстетикалық қызметімен астасады. Осымен байланысты 
жеке ұлт тілі ретінде қазақ тілінің дүниетанымдық қызметінің  
қазақ тілінің негізінде қарастырылуының маңызы, оның ұлт 
мүддесі үшін қызметі, керісінше, ұлт дүниетанымындағы 
қасиеттердің, арнайы ұғымдардың ана тіліміздегі көрініс та-
буы да өз дәлелдері мен соның негізінде кейбір ерекшеліктерін, 
тілдік айналымдағы орнын көрсетіп беруді, осы сияқты сұрақтар 
ауқымын жан-жақты аша түсуді қажет етіп отырғандығы 
ақиқат. Мұндай дүниетанымдық сипатта қолданылатын 
тіліміздің тарихи даму барысында қалыптасқан лексикалық, 
лексика-фразеологиялық тіл бірліктері.  Бұл жағынан алғанда 
ұлт дүниетанымына қатысты тіл-дік уәждердің ұлт тілінің 



253

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

бойынан молынан табылатындығы барысында дәлелдеу, қай-
қай болмасын ұлттардың тілінің негізінде сол ұлт дүниетаны-
мына, әдет-ғұрпы мен салт-дәстүріне қатысты лексикалық қол-
даныстардың, фразеологиялық бірліктердің қалыптасатыны 
туралы белгілі тұжырымға сүйендік. Тіл ғылымының ХХ 
ғасырдағы зерттеулері оны жаңа сапалы белестерге көтерді. Бұл 
жетістіктер жалпы гуманитарлық ғылымдарға тән үрдістермен 
тығыз байланысты болды. Гуманитарлық ғылымдардың дамуы 
өзара тығыз байланысты және қарама-қарсы екі процесске алып 
келгені белгілі. Бірі – жеке ғылымдардың өз ішінде жеке, тар 
тарамдарға бөлінуі, яғни ғылымның тереңдеп дамуы, екіншісі 
ғылымдар аралық «будан» салалардың (дисциплина аралық) 
бағыттардың пайда болуы. Біріншісін жеке ғылымның тереңдеуі 
ретінде – тік (вертикальдық), ал екіншісін, көлденеңнен, аясы 
кеңеюі (горизантальдық) даму ретінде бағалауға болады. Кез-
келген ғылымда ХХ ғасырға тән болған осы құбылысты өз 
дамуы барысында лингвистика ғылымы да айналып өте алма-
ды. Соның ішінде ол философиялық ғылымдармен, әсіресе, 
мәдениеттанумен тығыз байланысты ғылымның саласы екенін 
жан-жақты дәлелде-ді. Белгілі ғалым Ж.А. Манкееваның 
пікірінше: «ұлт-тіл-мәдениет  контексіне байланысты сол тілде 
сөйлеушінің ішкі әлеміне ерекше көңіл бөлу тіл білімінің басқа 
да (философия, тарих, психология, логика, әдебиеттану, этно-
графия, мәдениеттану т.б.) ғылымдармен тоғысуына әкелді. 
Осының нәтижесінде қазіргі тілі білімінде лингвистикалық 
зерттеулердің интеграциялық сипаты қалыптасуда [1].

Қазақ жазушыларының тіліндегі ұлттық дүниетанымға 
ие нақыштарды лингвомәдениеттану мен этнолингвистика 
астарында талдау жасар болсақ та осының көптеген дәлелін 
көреміз. Себебі, ұлттық жазушылардың шығармаларында ар-
хетиптер, мәдени семалар, мәдени фон, мәдени концептілер, 
мифологема, лингвомәдени парадигмалар, прецедентті атау-
лар, лингвокультуремалар, ментальдылық көріністері молынан 
қолданылған.



254

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Дүниетанымның философиялық ұғым екені белгілі. «Дү-
ниетаным – ақиқатты рухани қажетті игеру жүйесі, оның ішінде 
тұтастай алғанда адамдардың білімі мен нанымы, ар-ұждан, 
мұраттары мен әлеуметтік құлықтың  реттеушісі, саяси бағыт-
бағдар, қоршаған ортаға психологиялық және эстетикалық 
көзқарас. Дүниені танып, білу нәтижелері «дүниетаным» 
ұғымында бейнеленеді, бұл жеке адам үшін өзінің қоғамдағы 
орны жайлы ұғымдардың жиынтығы, сана-сезім қалпы, дүниені 
бір тұтас ретінде түсіну нәтижесі» [2, 43].

Дүниетаным – өте күрделі қайшылықты және ежелгі 
құбылыс. Белгілі қазақ философы І. Ерғали оны былайша 
анықтайды: «Дүниетаным дегеніміз – адамның дүниеге (әлемге) 
деген рухани қатынастарының негізі болатын және солардың 
бәрін жалпылама түрде қамтитын, адам мен әлемнің сан алуан 
ара қатынасын білдіретін ұғым» [3, 181].

Адаммен бірге адамзат мәдениеті қалай пайда болса, дү-
ниетаным да солай пайда болады. Яғни, дүниетаным – саналы 
адам баласы бар жерде міндетті түрде пайда болатын идеалдық 
жүйе. Сондықтан дүниетаным пайда болу үшін сана-сезім иесі, 
белгілі бір іс-әрекет арқылы басқалармен, айналамен қатынаста 
болатын адам мен оның санасынан тыс өмір сүруші дүние бо-
луы шарт. Философия тілімен айтсақ, «субъект-объект, субъ-
ект-субъект қарым-қатынасы жүйеленеді. Субъекті дегеніміз 
– белсенді іс қимыл жасайтын және танып білуге қабілетті, са-
насы мен еркі бар индивид немесе әлеуметтік тап. Ал объект – 
субъектінің танымдық және өзге қызметіне бағытталған нәрсе» 
[4, 402].

Дүниетанымның сан қырлылығы, әрбір нұсқасының қайта-
ланбастығы осы субъектілікпен байланысты. Осыны күрделі, 
толығырақ талдау үшін әуелі «дүние» ұғымын таратып анықтау 
керек сияқты. «Дүние» деген – кең көлемді, көп мағыналы, 
сондықтан да  философияның ең басты категориясының бірі. 
Егер философия оның  жалпы негізін, мәнін ашса, әрбір жеке 
ғылым, өнер бағыттары оның әр қырын зерттеп, саралайды.



255

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Егер дүниені жүйелеп қарар болсақ: дүние – әлем, ғарыш;  
дүние – табиғат және оның құбылыстары (тірі табиғат, өлі 
табиғат); дүние – қоғамдық орта, дүние – адамдар әлемі, дүние – 
идеалдық құбылыстар: мораль, эстетика, дін т.б. Жалпы «дүние» 
ұғымы қазақ мәдениетінің тұрақты концептісі болып табыла-
ды. Оны «Қазақ тілінің түсіндірме сөздігінде» берілген дүние 
сөзіне байланысты анықтамадан-ақ байқауға болады. Дүние – 
ар.зат. 1. Өмір, тіршілік; 2. Зат, мүлік, жиһаз, нәрсе;  3. Әлем, 
жер жүзі, жиһан;  4. Табиғат,  жаратылыс;  5. Табиғат пен 
қоғамдағы   белгілі    бір   ортада  өмір   сүретіндердің  тобы,   
жиынтығы; 6. Ауыспалы мағынасында. Әттең (шіркін) дүние, 
аумалы-төкпелі дүние, дүние боқ, дүниеге келді, дүниеден кетті, 
жалған дүние, екі дүние, ен дүние, ішкі дүние” [5]. 

Философ-ғалым Г. Нұрышева өзінің зерттеуінде қазақ қара 
өлеңіндегі «дүние» категориясын «дүние жалған», «сұм дүние», 
«өттің дүние» бөлшектері арқылы жүйелейді [6, 11].

Ал белгілі қазақ жазушысы Ә. Кекілбаев шығармашылығы-
нан «дүдамал дүние», «күдік-күмән дүние», «күмілжіген дүние», 
«дүние әлі дүрбелең», «қырық құбылған дүние» сияқты «дүние» 
туралы толғаныстарды, дүниені қабылдаудың, ұғынудың сан 
қилы тарихи, адами ситуациядағы көріністері бейнеленген 
концептілік жүйені байқаймыз. Осы ситуациядағы адамдардың 
көңіл-күйі, яғни психологиялық жағдайы, сенімдері мен 
күйініштері, қуаныштары жан-жақты көрсетілген. Дүниенің 
адами-мәдениленген бөлшегі ретінде социумдағы адам өмірі, 
қоғамның тарихи дамуындағы өзгерістерді, құбылыстарды 
суреттеуде Ә. Кекілбаевтың  жазушылық шеберлігі, тілдік 
құрал арқылы молынан жіктеліп көрінетін  тұстары оның 
шығармашылығындағы дүниетанымдық  лексиканың топтарын 
құрайды. 

Жалпы концепт деген заттың (белгінің) мәндік мағынасы, 
яғни ұғымның мазмұны десек, концептінің мәдениетте 
атқаратын ролі зор. Ол туралы тілші В.А. Маслова өз еңбегінде: 
«Мәдениет концептілері ұжымдық тілдік санада маңызды 



256

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

орынға ие, сондықтан оларды зерттеу аса көкейкесті проблема 
болып табылады» – деген [7,51]. Тілдік деректерді концептілік 
жүйеде қарастыру қазақ тіл білімінде де қалыптасуда. Ұлттық 
дүниетанымдағы концепт қашан да ұлттық менталитетпен, 
ұлттық мәндегі сөз бірліктерімен, символдармен, метафо-
ралармен тығыз байланысты. Қазақ мәдениетінде «дүние» 
концептісінің фразеологиялық жолмен әр түрлі берілетінін 
жоғарда келтірілген  мысалдардан көріп отырмыз. 

Ә. Кекілбаев  шығармаларында «дүние» ұғымын кең көлемді 
аспектіде пайдаланған. Соның ішінде жеке адамның субъекті-
лік ішкі көңіл-күйін объектілікке айналдыратын тұстары да аз 
емес. Жазушының «Аңыздың ақыры» шығармасында «опа-
сыз дүние», «жарық жалған», «жалған дүние» [7, 76] сияқты 
тіркестер бір жағынан жалпы ұлттық қабылдаудың тілдік фор-
малары болса, екіншіден, бұл жерде олар нақты контекске ие. 
Мысал келтірсек, «Опасыздық» – сенімсіздік, сатқындық, 
яғни бұл дүниеге нық сенімді болуға болмайды, сақтық керек. 
Әйтпесе, «опасыз дүниенің» тағы бір пұшпағынан өзіңнен 
гөрі мықтырақ басқа біреудің сыпаң етіп шыға келуі оңай» 
[8, 10].  Осы сөйлемде өзі опасыздықты көп жасаған күдікшіл 
Әміршінің барлық адамдарға көзқарасы, мүмкін өзінің де соның 
бір бөлшегі екенін мойындауы болар.

«Жарық жалған» – қарама-қарсы мағынадағы тіркес. 
Ұлттық дүниетанымда жарық тек қараңғылықтың антонимі 
емес, абстрак-тылық, философиялық мағынаға ие сөз. Бұл жер-
де жалған – тек шындықтың қарама-қарсы  мәні емес, өткінші, 
тұрақсыз дүниенің сипаты. Демек, «жарық жалған» – өткінші 
дүние.

 Ал, «Автомобиль» хикаясында махаббаттан жолы болмаған 
жігіт дүниені кінәлап: «көлгір дүние» – дейді. Өзінің сол 
сәттегі көңіл-күйін түсінбеген немқұрай адамдар «...Елемесі 
бар, Өтемағанбеті бар, Оразымбеті бар – көлгір дүниені енді 
қайтып көргісі келмейді» [8, 368 б.]  

Бұл  қоршаған әлемді антропоморфизмдеу арқылы қабылдау 
болып табылады. «Антропоморфизм – адамға тән қасиеттер 



257

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

мен ерекшеліктерді табиғаттың сыртқы күштеріне телу» 
[41,34] болса, осы сөйлемдегі  «көлгірсу» – жасанды іс-әрекетті 
білдіретін таза адами құбылыс. Кейіпкер өзінің екі-үш адамға 
деген ренішін (тіпті олар тікелей кінәлі болмаса да) бүкіл әлемге 
деген ренішке айналдырады, одан безгісі келеді. Сондықтан «... 
мынау бейшара дәрменсіз дүниені сол талтаңбайлар-ақ та-
банына  салып таптай  берсін», – деп  шешеді  [7,369]. Бұл 
бейсаналық, ашу, реніш сезімі – дүниені ақылға салып түсіну 
емес, күйініш арқылы эмоциялық қабылдау.

Біріншіден, осы сияқты психолингвистикалық иірімдер 
этно-мәдени контексте іске асырылады. Екіншіден, Ә. Ке-
кілбаевқа тән ұлттық дүниентанымның ерекшеліктері көрініп 
тұр. 

Ә. Кекілбаев – Шығыс халқына, соның ішінде, қазақ 
халқына тән адам мен сыртқы дүние болмысының тұтастығын  
зерделеген жазушы. Сондықтан оның кейіпкерлері сыртқы 
дүниені анимизм тұрғысынан жандандырады, адамдық кейіп 
береді. Ал анимизм де (анима-жан, яғни дүниені жандандыру), 
антропоморфизм де мифологиялық көзқарастың элементтері 
болып табылады.

Дүниетаным осы аталған құбылыстармен, соларды қа-
былдайтын, солар туралы ой толғанатын, наным-сенім қа-
лыптастыратын, сол наным – сеніміне сай іс-әрекет істейтін 
адамның  арасында пайда болады. Дүниетаным, әрине, жеке 
адамның өмір сүруімен байланысты, бірақ дүниетаным тек 
жеке адаммен байланысты болса, сол адамның өмірімен бірге 
жойылар еді. Сондықтан дүниетанымды кеңірек тұрғыда  қарау 
керек. Ол үшін дүниетанымның өмір сүру деңгейі бар екендігін 
есте ұстау  –  ғылыми-әдістемелік дұрыс жол. 

Дүниетанымның жинақы бой көрсетер жері – ұлттық дү-
ниетаным. «Адамның дүниемен байланысы, оны тануы – белгілі 
ұлттық жағдайда қалыптасатындықтан, дүниетанымның ұлттық 
белгілері болады. Ол белгілері мен көріністері осы халықтың 
менталитетіне (немесе діліне) тәуелді. Бұл – халықтың бейне-



258

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

лер дүниесі, символдары (рәміздері) мен салт-жоралары, сезіну, 
ұғыну ерекшеліктері» [3, 181]. 

Сондықтан жалпы адамзатқа тән дүниетанымның ұлттық 
ерекшелігін анықтау, құрылымын зерделеу – жалпы адамзаттық 
дүниетаным мозайкасына қосқан үлес. Ұлттық дүниетаным  
– қайталанбайтын құбылыс. Ол сол ұлттың бүкіл бітім-бол-
мысымен, қоршаған ортасымен, менталитетімен, шаруашылық 
жүйесімен, тіпті, табиғат құбылыстарымен тығыз байланы-
сты. Әрине, ұлттық дүниетаным – тарихи өзгеріп отыратын 
жүйе. Егер ұлт айналасындағы басқа мәдениеттерден, ел-
дерден, мүлдем оқшауланып кетпесе, ол әр уақытта сыртқы 
ықпалға беріліп отырады. Алысқа бармай-ақ қазақ халқының 
дүниетанымының  тарихында Тәңірлік, Шамандық, Аруаққа 
табыну, Ислам діні, коммунизм идеологиясы бой ұрумен қатар 
қазіргі кезде сырттан келген неше түрлі мәдени ағымдардың, 
діни ағымдардың ықпалына қалу қаупінде қалып отырғанын 
айтсақ та жеткілікті. 

Бұл жөнінде белгілі Қазақстан мәдениеттану саласының 
ға-лымдары былай дейді: «Тіл – тек коммуникативтік  құрал 
емес, сонымен бірге адам болмысының, оның мәдениетінің 
көрінісі, өйткені мәдениет таңба, белгіден тысқары, яғни тілден 
тысқары өмір сүре алмайды. Адамды түгелдей дерлік таңбалық 
әлем қоршаған, өйткені адам болмысының өзі таңбалық,  тілдік  
болмыс.  Адам бір мезгілде таңбаны тудырушы да, оны талда-
ушы да… . Тіл – тек денотативті (белгілі, сигналды) коммуни-
кация  құралы  ғана  емес, сонымен бірге коннатативті (белгілі 
әлеуметтік – мәдени, идеологиялық мәні бар) құрал. Тілде әр 
халықтың тарихы, оның өмірі, тіршілігі, шаруашылығы мен 
мәдениеті жатыр» [8, 47] .

Ұлт пен тілдің байланысына ерекше мән беріп зертте-
ген ғалым Ж. Манкеева: «ұлттың рухани дүниесі, сонымен 
сабақтас қалыптасқан материалдық өндіріс пен тұрмыс күйі 
– әркімнің жеке басының жағдайына байланысты, тұрмыс-
тық, дүниетанымдық жағдайына байланысты қалыптасқан 



259

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

жалпыхалықтық құбылыс. Оның негізгі бір сипаты – оның 
тұрақтылығы. Ол оңайлықпен өзгере салмайды, тіл арқылы 
ол ұрпақтан-ұрпаққа беріледі. Сол арқылы ұлт өмірінің желісі 
үзілмей, ұрпақтан-ұрпаққа жеткізіледі. Сол  себепті әр түрлі 
ұрпақ болғанымен, бірін-бірі түсініп, бір ұлтқа жатады», – дейді 
[1, 5].

Дүниетанымның күрделі құбылыс екендігі жоғарыда 
айтылып өтті. Қазіргі философия дүниетанымның тарихи 
түрлерін және сол тарихи түрлердің элементтерін төмендегіше 
анықтайтынын көруге болады.. Адамзаттың даму тарихында 
барлық ұлтқа, ұлысқа, мәдениеттерге тән мифологиялық, діни, 
философиялық және ғылыми сияқты дүниетанымның тарихи 
типтері көрсетіледі. Сонымен қатар эстетикалық, этикалық, 
саяси, құқықтық, экономикалық, экологиялық, дүниеге деген 
көзқарастар әр кезеңде мифологиялық эстетика, діни эстети-
ка, этика немесе саяси мифология сияқты әр дүниетанымға 
сай келуі мүмкін. Дәстүрлі қазақ мәдениетінде мифологиялық, 
наным-сенімдік дүниетаным басым жатса, ғылыми дүниетаным 
мүлде жоқ. Ал адамдардың бір-біріне көзқарасында, қоғамдық 
қатынаста саясаттың, соған байланысты сөздердің деңгейі 
төмен болса, мораль – этикаға байланысты ұғымдар да, ереже-
лер де, өлең, мақал-мәтелдер де көптеп кездеседі. Қазіргі  кезде 
қазақ ортасында, тілінде, өкінішке орай, этика, адамгершілікке 
байланысты сөздер қолданыста азайып (мысалы, ар – намыс, 
ұят, қайырым, рахым)   олардың орнын саяси (оппозиция, сай-
лау), бизнес (сауда, доллар, кәсіпорын және т.б.) лексикондар 
жаулауда. 

Мысалға айтар болсақ, кезінде қазақтың адамгершілік-эти-
калық кредосы болған «малым – жанымның садағасы, жаным – 
арымның садағасы» формуласы бар. Яғни, «құндылықтық тұр-
ғыдан адамға не қымбат? « дегенге қазақ былайша баға берген:

1-орын −  ар  (намыс,  ұят,  адамгершілік,  қысылу  –  яғни, 
мораль  «өлімнен ұят күшті») ;

2 -орын – жан (өмір,  тірлік) ;



260

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

3 -орын – мал (дүние, байлық, ақша,  мүлік);
қазір керісінше: 
1 -орын –  мал;
2 -орын – жан;
3 -орын – ар.
Ар  мен малдың орнының құндылықтар жүйесіндегі осы 

қарама-қарсы позицияда орын ауыстыруы  нарық экономика-
сымен бірге келген, баюды, ақшаны көп табуды, жеке адамның 
қоғамдық  орнын, жағдайын көрсетер бірден-бір фактор деп 
санайтын Батыстық дүниетанымның элементі еді. Ал бұрын 
дәстүрлі «қазақ қоғамы үшін шаруашылық-экономикалық 
көрсеткіштерден гөрі, адамдар арасындағы қатынастардың, 
нақты құндылықтар мен рухани үйлесімділіктің маңызы зор бол-
ды. Қоғамдағы адамдар арасындағы қатынастар экономикалық 
қатынастардан жоғары тұрды» [10, 38].

Кейін  осы адамгершілік қасиеттердің дәстүрлі үлкен мен 
кіші, хан мен қара, шеше мен қыз, әке мен ұл т.б. қатынастардың 
бұзыла бастағаны белгілі «зар заман» ақындары өлеңдерінің 
негізгі желісіне айналды. Мұрат Мөңкеұлы, Дулат Бабатайұлы, 
Шортанбай Қанайұлы ақындардың заманды болжап жазған 
өлеңдерінен осыған көп мысалдар табылады.  

Тіл мен ойлау сабақтастығына байланысты осы қағидаға орай 
тілді дүниетанымның шеңберінде қарастырып, дүниетанымның 
халықтың салт-санасының үлесіндегі дүниелерді, тілді тани 
отырып зерттеу, анықтау мәселесі тіл білімінде қазіргі таңда 
маңызды бағыттардың бірі болып отыр. Яғни, тілтаным арқылы 
дүниетанымдық зерттеулерді жүзеге асыру бағыты жаңа сапада 
қайтадан қолға алына бастады. Бұл салада тек дүниетанымдық 
зерттеулер ғана жүзеге асып қоймай, сол тілде сөйлеуші ха-
лықтың тарихы мен саясатының, көзқарастары мен пәлсапалық 
пайымдауларының, психологиясы мен педагогика саласындағы 
ерекшеліктерінің т.б. ғылым салаларына қатысты ойлары мен 
түсініктерінің жиынтығын берудегі тілдің көркем мәтіндегі 
қызме-ті айқын көріне түспек. Нақтырақ айтқанда, тілдің ұлт 



261

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

тілі ретін-де қызмет ету мүмкіндіктері, тілдік ерекшеліктері де 
жан-жақты танылмақ. Басқаша айтқанда, ұлт тілінің табиғаты 
«ұлт пен тілдің  біртұтастығы» шеңберінде кешенді түрде 
қарастырылып, тіл таныла түседі. Тілдің бұл қызметі белгілі 
ғалымдардың еңбектерінде тілдің қарым-қатынас құралы 
ретіндегі және экспрессивті-эмоционалдық мағына берудегі 
ең негізгі қызметтеріне қоса кумулятивтік қызметі де аталады. 
Тілдің бұл қызметі ұлттың тарихында салт-дәстүр, әдет-ғұрып 
т.б. ұлттың тіршілігіне сай қалыптасқан сан-салалы ұғымдарды, 
рухани мұраларды тіл ар-қылы ұрпақтан-ұрпаққа беріп отыра-
тын қызметі болып табылады. 

Әдебиеттер

1. Манкеева Ж. Мәдениет лексикасының ұлттық сипаты. – 
Алматы: Ғылым, 1997. – 272 б. 

2. Орынбеков М. Ежелгі қазақ дүниетанымы. – Алматы: Ғылым, 
1995. –168 б.

3. Ерғали И.Е. Философия как духовная деятельность. – Астана, 
2003. – 283 с 

4. Философиялық сөздік. – Алматы: Қазақ энциклопедиясы, 1996. 
– 525 б. 

5. Қазақ тілінің түсіндірме сөздігі. – Алматы: Ғылым, 1978. – 735 б.
6. Нұрышева Г. Адам  өмірі мәні мәселесінің қазақ философиясын-

дағы көрінісі. – Алматы: Домино, 2002. – 285 б.
7. Маслова В.А. Лингвокультурология. М.: Академия, 2001. – 208 с.
8. Кекілбаев Ә. Он екі томдық шығармалар жинағы. – Алматы. 

«Өлке», 1999.
9. Т. Ғабитов, А. Мүтәліпов, А. Құлсариева. Мәдениеттану. –  

Алматы: «Паритет», 2002. – 408 б.
10. Абай дүниетанымы мен философиясы. – Алматы: «Ғылым», 

1995. – 184 б.



262

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ФИЛОСОФСКАЯ СУЩНОСТЬ 
МУЗЫКАЛЬНО-ПОЭТИЧЕСКОГО

ТВОРЧЕСТВА ЖЫРАУ И АКЫНОВ ХIХ В.: 
АКСИОЛОГИЧЕСКИЙ КОНТЕКСТ

                                      
САТЫБАЛДИЕВА Джамиле Скандарбекқызы

Научный сотрудник Института философии, 
политологии и религиоведения КН МНВО РК

Мировоззренческое и философское осмысление действи-
тельности на территории Евразийского степного пояса было 
издревле реализовано в самых разных формах и видах – в пе-
троглифах, религии, мифах и легендах,  памятниках древне-
тюркской письменности, героическом эпосе, поэзии, музыке, 
средневековых научных трактатах, словарях и поэмах Аль-
Фараби, Аль-Хорезми, Махмуда Кашгари, Юсуфа Баласагуни и 
других выдающихся тюркских мыслителей. 

В этом ряду особое место занимает творчество жырау и 
акынов, которое пронизано философским осмыслением челове-
ческого бытия в его многообразных связях с вселенной, приро-
дой, обществом. Философскую поэзию жырау и акынов отлича-
ет осмысление вопросов жизни и смерти, религии и духовности, 
нравственности.  В ней ярко проявилась и уникальная  система 
ценностей, свойственная казахам и другим кочевым народам 
Евразии. Произведения жырау и акынов – стихи, терме, толгау, 
поэмы, также как и их публичные выступления – всегда стано-
вились вершиной философского осмысления вопросов бытия, 
истории и действительности. Назидания, размышления и при-
зывы казахских акынов  ХIХ в. Жанака Камбарулы, Махамбета 
Утемисулы, Суюнбай Аронулы, Шернияза Жарылгасулы, Бир-
жана Кожагулулы, Жаяу Муса Байжанулы, Акан Серэ Корам-
саулы, Джамбул Джабайлы, Газиза Файзоллаулы, Кенен Азер-
байулы – этих поистине общенациональных духовных лидеров 
эхом разносились по всей казахской степи, пробуждая все слои 



263

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

населения на осмысление кризисных явлений в общественном 
устройстве, экономике, политико-идеологических отношениях, 
все большую утерю этнокодифицирующих составляющих ка-
захской культуры. Именно поэтому само творчество и пассио-
нарная деятельность выдающихся казахских акынов приобрело 
особо значимую этнокультурную и политическую ценность. 

ХIХ в. вобрал в себе традиции многообразия форм степного 
философствования, раскрывающегося в поэтизированном вос-
приятии мира, человека и общества. В нем также сохранилась и 
развивалась сложившаяся на протяжении тысячелетий система 
традиционных ценностей. В этот  исторический период казах-
ское общество, обретя устоявшиеся в кочевой культуре смыс-
лы и значения, определившие сущность его бытия, подверглось 
существенной трансформации, изменяясь под воздействием 
политических, социальных и экономических процессов, свя-
занных с усилением колониальной политики России, ростом 
антиколониальных протестов и восстаний. 

ХIХ в. – это время, когда встреча с иными культурными ми-
рами – русской, а через нее и европейской, привела к изменению 
ценностных ориентиров казахского этноса, смены мировоз-
зренческой парадигмы. Эти перемены кардинальным образом 
коснулись всей системы ценностей, поскольку новые социаль-
но-экономические приоритеты обозначили и новые культурные 
ценности и правила городской культуры европейского типа, что 
привело к образованию своеобразного синтеза и взаимодей-
ствию с уже существующими традиционными ценностями, ко-
торые в больше мере определялись кочевой культурой.

А потому исторически на протяжении веков в системе цен-
ностей казахов кочевой образ жизни имеет особое значение, 
поскольку именно окружающая экосистема выработала основ-
ные нормы взаимодействия Человека и Вселенной, Человека и 
Природы, Человека и Общества. Обусловленный средой оби-
тания – степной территорией расселения, образ жизни казахов, 
представляя собой преимущественно кочевой тип, самым непо-



264

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

средственным образом сказался на особенностях государствен-
ности, права, материальной и духовной культуры, менталитете 
и, конечно же, системе ценностей. 

При этом, если говорить об иерархии ценностей, то совер-
шенно очевидно, что именно кочевье, как Сущее-Бытие, пред-
ставляло для казахов наивысшую ценность. Об этом на протя-
жении многих веков с наибольшей полнотой свидетельствовало 
творчество жырау, где в художественной форме воссоздается 
философское осмысление мира номадов, в его космической 
устремленности, где человек соизмерен Вселенной и Природе. 
По утверждению А.Кодара, жырау – «кочевники эпохи тюрк-
ского апокалипсиса, у самой бездны на краю продолжающие 
утверждать идею вечного эля и верность Вечному Небу, кото-
рое отвернулось от них. … Однако казахские жырау, несмотря 
ни на что, создали своей поэзией оригинальную Книгу Бытия 
Великой Степи, в которой слились воедино поэзия и ритори-
ка, история и родословная, мораль и право, культура и верои-
споведание. Причем, сплелись так, что создали целую систему 
жизнедеятельности воина-кочевника, героя Вечного Эля» [1,            
с. 178].

В ХIХ в. кочевой образ жизни казахов, обуславливающий 
их быт, социально-экономические и социокультурные факторы 
общественного развития, столкнулся с разрушительной россий-
ской колониальной политикой, направленной на вытеснение 
коренного этноса из веками сложившейся ойкумены, что при-
вело к обезземеливанию и уменьшению кочевых пространств 
и скота. В то же время номадизм в той или иной форме все еще 
оставался главным способом жизни и социального уклада ка-
захской нации.

В это время продолжением поэзии жырау в новых истори-
ческих условиях стало творчество акынов, с его фундаменталь-
ной кочевнической ценностью, которое представляло собой Су-
щее-Бытие всей нации. В нем проявились и продолжали свое 
развитие все особенности кочевого мышления и мировоззре-



265

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ния, с присущими им понятиями, образами и идеями, в числе 
которых – сакральные Небо и Земля, вечность и бессмертие, ци-
кличное время и открытое пространство. А потому известный 
акын и батыр Махамбет Утемисов воспринимает утерю кочевья 
как крах и утерю всего, что составляет сущность и достоинство 
кочевника:

«Нас берега оберегали,
Но мы кочевье потеряли,
Бродяги мы и горемыки,
И имя наше – чернота!» [2, с . 245].
Осознание же безвозвратной утраты этой ценности – коче-

вья как Сущего-Бытия и его духовно-эмоциональной состав-
ляющей, привело к тому, что даже в творчестве салов и сере, 
традиционно создающих свои произведения в жанрах любов-
ной лирики, все чаще  возникают произведения, в которых вос-
певаются бескрайние степные просторы, гордые скакуны – как 
символы свободной кочевой жизни. 

Казалось бы, изнурительные войны с джунгарами, массо-
вый джут, запомнившийся как “годы бедствия” или “Ақтабан 
шұбырынды”, были позади. Однако усиливающаяся российская 
колонизация казахской степи-ойкумены и осмысление потери 
независимости привели к тому, что выдающийся поэт Шортан-
бай Канайулы назвал этот период эпохой «Зар заман» («Эпохой 
скорби»). Так, в одноименном стихотворении мыслитель, кри-
тически отзываясь о российском подданстве, постулирует такие 
политические и идеологические ценности казахского народа,  
как   свобода и независимость, единство всего казахского на-
рода,  целостность и нерушимость связи государства и народа,  
сохранение степных традиций и обычаев.  

Эти идеологические ориентиры четко показывают рост 
национального самосознания казахов, приоритет общенацио-
нальных интересов в качестве   наивысшей ценности. При этом 
борьба за свободу и независимость, развитие суверенного госу-
дарства на основе общенационального единства  предполагает 



266

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

безусловную значимость сохранения этнокультурной идентич-
ности в  форме межпоколенной передачи выработанных веками 
ценностей и уникальных форм традиционной казахской культу-
ры как основы и стержня всего нациостроительства в дальней-
шем. 

Осмысление этих ценностей, как ценностей утерянных, их 
постулирование наиболее ярко проявилось также в творчестве 
Дулат Бабатайулы и Мурат Монкеулы [3], современников Шор-
танбая Канайулы и ярких представителей направления «Зар 
заман». В их философской поэзии свобода осмысливается как 
онтологическое основание и изначальный способ бытия в мире, 
что приводит к пониманию свободы как глубинной ценности 
человеческого бытия. Такое понимание феномена свободы уди-
вительным образом перекликается с концепциями выдающихся 
европейских философов и мыслителей эпохи Просвещения и 
политических лидеров и идеологов Нового и Новейшего вре-
мени не только в Европе, но и в Латинской Америке, Ближнем 
Востоке и в целом стран и народов Азии, Африки и Америки, в 
политической истории которых национально-освободительное 
движение и ценности, которые провозглашались, - были иден-
тичны. Ибо дух, суть и основа развития человека и общества 
неотделимы от феномена свободы; более того, именно свобода 
дает стимул к саморазвитию индивиуума, социума и государ-
ства.    

Так, Дулат Бабатайулы в стихотворениях «О, Сарыарқа, 
Сарыарқа», «Кенесбаю», «Бараку», «Өсиетнаме» прямо указы-
вает, что общенациональный  кризис и потеря свободы обуслов-
лены распадом Казахского ханства, которые, в свою очередь, 
связаны с кризисом общественного развития и морально-ду-
ховными потерями в социуме.  В совокупности  эти кризисные 
явления вызваны потерями  традиционных ценностей, без ко-
торых невозможно общенациональное единство и позитивные 
тенденции в переустройстве общественного развития и обще-
ственного сознания.  



267

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Схожие философско-политические взгляды пронизывают 
и творчество Мурата Монкеулы, который  в стихотворениях 
«Қазтуған», «Үш қиян», «Әттең, бір қапы дүние-ай» призывает 
к национальному единению и возрождению морально-духовно-
го кодекса кочевников-казахов в национально-освободительной 
борьбе против социально-политической и  экономической  экс-
пансии царской России.

Именно в этом была особая эмоционально-духовная сила 
казахской традиционной культуры, разрушение или деформа-
ция ценностей которой приводила к невосполнимым потерям 
и кризису общественного сознания. В этом плане следует от-
метить, что философскую поэзию акынов эпохи «Зар заман»  
отличает  конфликт мира кочевья и мира оседлости, когда 
скорбь по утерянным ценностям перерастает в неприятие и со-
противление чужому, чужим ценностям. Не случайно поэтому, 
актуализируются такие социально-политические ценности, как 
бірлік (единство) и  ел  (государство-народ), которые стали до-
минирующими и обрели понятийный дискурс не только в фи-
лософской поэзии акынов, но и вошли в фольклорные пласты 
традиционной культуры. Так, об этом свидетельствует ряд по-
говорок, в том числе и эта: «Бірлігі жоқ ел тозар, бірлігі күшті 
ел озар» / «Разрушится страна разобщенная, устоит страна объ-
единенная» [4, с. 6].

Ценность земли, как родового пространства, была для ка-
заха-кочевника основным залогом выживания и благополучия, 
своей индивидуальной и коллективной укорененности в род-
ную степную ойкумену  и потому родная земля ценилась под-
час выше всех других материальных и нематериальных благ. 
Так, В.В Радлов, описывая социально-политические взгляды 
казахов 60-х годов XIX века, пишет, что “племя или племенные 
подразделения рассматривают какую-то территорию как свою 
собственность и не терпят вторжения на нее соседей» [5, с. 
158]. Во многом это было обусловлено антропогенным характе-
ром номадных ареалов как экосистемы, поскольку пастбища не 



268

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

были ни «естественным травостоем», ни «диким пастбищем», 
и, являясь средством и предметом труда, были  преобразованы 
деятельностью человека [6, с. 420]. 

Земля выступала основой кочевого уклада жизни, а потому  
обладание ей выступало крайне значимой ценностью, главным 
смыслом жизни. Утрата же пастбищ становилась прямой угро-
зой к существованию самой экзистенции кочевника  и вела к го-
лодной смерти, что приобрело особое значение с 1867-1868 гг., 
когда Российской империей в отношении казахов был проведен 
ряд реформ, направленных на усиление колонизации казахских 
земель и передачу самых благоприятных для ведения оседлых 
хозяйств  территорий  русским переселенцам и карательным ка-
зачьим войскам, в результате чего «величайшим велением царя 
вся казахская земля была объявлена государственной собствен-
ностью и предоставлялась казахскому народу во временное 
пользование» [7, с. 83]. 

Закономерно, что экспроприации казахских земель коло-
ниальными властями и насильственное выселение коренного 
населения с родовых территорий обусловили череду крупных 
восстаний, возглавляемых лидерами национально-освободи-
тельного движения в казахской степи Махамбетом, Каратаем, 
Жоламаном, султаном Каратаем, ханом Арынгазы и другими 
батырами, имена и подвиги которых сохранило творчество акы-
нов. 

Как видим, музыкально-поэтическое творчество акынов 
является непосредственным ответом на зов Бытия-Сущего, его 
трансформацию и изменение ценностной системы. В этом све-
те особое значение обретают слова М.Хайдеггера о феномене 
сходства философии и поэзии: «Именно принятое на себя и 
проводимое нами соответствие, которое отвечает на зов Бытия 
сущего, и есть философия. Мы узнаем и знаем, что такое фило-
софия, лишь когда испытываем, как, каким образом (auf welche 
Weise) философия существует. Она существует в мелодии (in 
der Weise) соответствия настраивающегося на голос Бытия су-



269

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

щего. Это со-ответствие есть некая речь. Она состоит на службе 
у языка. … Между мышлением и поэзией царит сокровенное 
родство, ибо они, будучи на службе у языка, ходатайствуют за 
него и бескорыстно расходуют себя. … Мы думаем о том, что 
сказал уже Аристотель: «Сущее-Бытие выходит к свету многи-
ми путями»» [8, с. 122-123]. 

Как можно заметить, поэзия акынов обнаруживает тот осо-
бый путь, который раскрывает «Сущее-Бытие». Особенно об-
ращает на себя внимание «настроенность» философии, которая 
аналогична творчеству и которая  возникает в виде мелодии – 
ритмической фразы, имеющей свою эмоционально-окрашен-
ную интонацию. 

Казалось бы, что эти слова М. Хайдеггера о философской 
настроенности на зов Бытия в музыкально-поэтической форме 
раскрывают особенности творчества акынов, которые, как пра-
вило, создавали и исполняли свои произведения в музыкальной 
форме – нараспев, под звуки домбры. Начинаются они  с той 
же самой  «настроенности», которая так свойственна для фило-
софии, когда мысль-идея-сомнение-истина зарождается как бы 
из проявленных звуков Вселенной в виде мелодии с ее ритмом, 
задающим ритм стихотворной фразы. 

Идеологическая и социально-политическая ценность сло-
весного и музыкального искусства с точки зрения единства на-
рода и развития казахской государственности не просто оказа-
лись наиболее актуальными и востребованными общественным 
сознанием, но выдвинули поэзию и музыку в ранг важнейших и 
ключевых факторов формирования общенационального созна-
ния. И подобное положение слова и музыки в системе тради-
ционной культуры казахов, а шире – кочевой культуры имеет 
совершенно четкие и исторически обоснованные социокультур-
ные основания [9]. 

Так, традиционная культура кочевых народов, несмотря на 
существование тюркской рунической письменности, основы-
валась на устной форме,  а потому создание словесных и му-



270

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

зыкальных произведений, несмотря на конкретных авторов, 
тем не менее, всегда было актом импровизационного творче-
ства, направленного на социум.  Не случайно поэтому, широко 
представленные в казахской поэзии и музыке социально-фило-
софские размышления или любовная лирика находили момен-
тальный отклик  практически во всех уголках казахской степи, 
поскольку воспринимались всеми слоями населения на одном 
ментальном уровне.  

Тем самым, жырау и акынов можно отнести к такому типу 
мыслителей, которые раскрывают онтологические, аксиологи-
ческие, антропологические и этические философские пробле-
мы своего народа в музыкальной и поэтической форме. Стихи, 
терме, толгау и поэмы казахских акынов – это, прежде всего, 
размышления, когда в чувственно-образной, эмоционально-ас-
социативной форме раскрывается  определенная общественно-
значимая идея, выстроенная в  логической цепи умозаключений, 
приводящих к тому или иному выводу-обобщению. При этом 
творчество казахских акынов, имея ярко-выраженную социаль-
но-коллективную  и политическую направленность, отличается 
процессом со-участия социума в постижении мысли, посколь-
ку и автор-исполнитель и слушатели были единым творческим 
организмом. Именно поэтому их творчество с полным осно-
ванием можно назвать философским. Важно также и то, что 
в творчестве акынов XIX века была раскрыта трансформация 
общественного сознания – от родового к общенациональному, 
что свидетельствует об особой социально-политической значи-
мости этого периода как глобальной мировоззренческой эпохи 
в истории казахов, всесторонне осмысленной  и воплощенной в 
произведениях поэтов-мыслителей.

Литература

1. Кодар А. Степное Знание: очерки по культурологии. – Астана: 
Фолиант, 2002. – 208 с.



271

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

2. Махамбет Утемисов. Слово, сказанное султану Баймагамбету 
// ...Озера степные /Пер. С каз. О.К.Жанайдарова. – Алматы: Ғылым, 
1999. – С. 242-250. 

3. Қазақтар: көпшілікке арналған тоғыз томдық анықтамалық; 
құраст. Е. Арын, Ф. Келімбетова, Е. Карин [ж.б.]   Мәтін қазақ және 
орыс тілдерінде қатар. 2-ші бас. Тарихи тұлғалар. – Алматы: Білік, 
2003. – 334-335 б.

4. Қазақтың мақал-мәтелдері. Құраст. М.Қ.Рахметова. – Алматы: 
Көпшенділер баспасы, 2007. – 240 бет.

5. Радлов В.В. Казахи // Классические исследования: Много-
томник. – Алматы: «Әдебиет әлемі», 2013. Т. 12: Ч.Ч.Валиханов, 
В.В.Радлов, Г.Н.Потанин. Труды по фольклору. – 392 с. – 154-206.

6. Масанов Н.Э. Кочевая цивилизация казахов: основы жизнеде-
ятельности номадного общества. – Изд. 2-е, дополненное / Сост. Л.Е. 
Масанова, И.В. Ерофеева. – Алматы: Print-S, 2011. – 740 с.

7. Жиренчин К.А. Политическое развитие Казахстана в ХIХ – на-
чале ХХвеков. – Алматы: Жеті жарғы», 1996. – 352 с.

8. Хайдеггер М. Что такое философия // Вопросы филосоии, 
1993. № 8. – С. 113-123.

9. Аязбекова С.Ш. Картина мира этноса: Коркут-ата и философия 
музыки казахов. – Алматы: Институт философии и политологии МОН 
РК. 1999. – 285 с. 

      



272

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

 ЖҮНІС ӘМРЕ РУХАНИЛЫҒЫНЫҢ ҚАЗАҚ 
ОЙШЫЛДАРЫ ШЫҒАРМАШЫЛЫҒЫМЕН 

ҮНДЕСТІГІ* 

ОМАРОВА Гүлнар Сейткәрімқызы
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 

институтының жетекші ғылыми қызметкері,
философия ғылымдарының кандидаты

Түркі дүниесіне ортақ рухани құндылықтар ішінде түркі 
әлемінің рухани ұстазына айналған Қ.А. Иассауи сопылық 
мектебінен терең нәр алған, Кіші Азияға есімі кеңінен таны-
мал болған, ертедегі османлы дәуірінің көрнекті өкілі сопылық 
дәстүр мен ислам құндылықтарын терең насихаттаушы Жүніс 
Әміренің алар орны ерекше. Иса Габибейли Жүніс Әміре тек 
түркі әлемі елдерінің ғана емес, түркі-ислам өркениетінің Ұлы 
ойшылы болып табылатыны жөнінде пайымдайды. Жүніс Әмре 
дүниетанымын   А. Гөлпынарлы, Ф. Көпрүлү, Ф. Касимзаде,                                                                                 
Р. Елькенджи, И. Хаммер, Э. Гибб, Т. Мецель, Г. Риттер, В.Б. Ку-
делин, А. Пылев, В.А. Гордлевский, Л. Алкаева, Г.А. Гарбаткина 
т.б. зерттеді. А.И. Пылев ислам және мұсылмандық мистикалық 
ағым сопылық дәстүрдің Орталық Азиядан Анадолыға ХІІІ-ХІV 
ғасырларда таралғаны, Аллаға риясыз қызмет ету, сабырлық, 
азға қанағат, өзара татулық, кең пейілділік, бауырмалдық секілді 
құндылықтардың кең өріс алуына Абу-л-Хасан ал-Харакани, 
Йусуф ал-Хамадани т.б., әсіресе олардың ішінде сопылық 
дәстүрдің негізін қалаушы Қ.А. Йасауи дүниетанымының 
маңызы зор болғаны жайында айтады [1]. Қ.А. Йасауидің 
сопылығы бүкіл түркі әлеміне терең әсерін тигізгені белгілі. 
Түркияда Қ.А. Йасауидің хикметтерінен үлгі алып, оның тари-
хатын жалғастырып, осы жолды жас ұрпаққа жыр маржанда-

* Мақала № OR11465461 «Қазақстанның тұрақты даму стратегиясы 
контекстіндегі қоғамның мәдениеті мен құндылықтарын зерттеу» жобасы ая-
сында жарияланды



273

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

рымен поэтикалық формада жеткізген Йасауи мектебінің үлкен 
шоғыры, бірегей ізбасарлары Анадолы жерінде қалыптасты. 
Соның бірі, әрі бірегейі Жүніс Әміре, ол Аллаға деген рия-
сыз сезімдерінен туындаған «Диуан», «Рисалет-ун-Нусхийа» 
еңбектерін жазған.

Жүніс Әміренің өмірі жайында нақты мәлметтер жоқтың 
қасы. Жүніс Әміренің өмірі мен шығармашылғын зерттеушілер 
Жүніс Әміре шамамен ХІІІ ғасырдың аяғы, ХІУ ғасырдың 
басында (1238-1320 жж.) өмір сүргені жайында айтады. 
Кей мәлметтерде оның Анадолы жеріне Хорасаннан келіп, 
Анадолының Сарыкөй өңіріне қоныстанғаны, бұл мәлметтер 
оның «Рисалат-ун-Нусхийа» («Насихаттар кітабы») еңбегінен 
де белгілі екені айтылады. Ол хижра бойынша 720 жылы 82 жа-
сында дүниеден өткен екен. Бірқатар зерттеушілер Ж.Әмренің 
диқаншылықпен айналысып, күйкі тіршіліктен білім алуға 
мүмкіндігі болмай, еңбектен бос кезінде жан дүниесінен бұлақ 
болып төгіліп жатқан, Аллаға деген ерекше ғашықтық сезімінен 
туындаған жыр маржандарын жазумен айналысқанын айтады. 
Келесі көзқарастағылар Ж. Әміре өмір сүрген кезде Сельджук 
сұлтандарының әлеуметтік мәдени ортасында араб, парсы тілі 
кең өріс алып, Кония, Сивас, Ерзұрым т.б. қалалар білім мен 
мәдениеттің орталығы болғандықтан Ж. Әмре де өз заманын-
да білімнен кенде қалмай, ол Сарыкөй ауылында өмір сүретін 
Тапдұқ Эмре атты ұстазынан діни білім алған. Кейін медре-
седе білімін жетілдіріп, араб, парсы тілдерін үйреніп, Құран 
негіздерін, діни білімдерді, ислам құндылықтарын меңгеріп, 
білімін тереңдетіп сопылық жолына түскен. Сонымен қатар ол 
оғыз тілінің негізіндегі қарапайым түрік тілінде жыр жазумен 
айналысып, түрік жазба әдебиетінің негізін қалаушылардың бірі 
болған. Негізінен көпшілік ғалымдар соңғы көзқарасты қолдай 
отырып, Жүніс Әміренің Құран негіздерін, сопылық әдебиетті 
терең меңгергені оның шығармаларында көрініс тапқаны жай-
ында айтады.  Ол өз жырларын халық өкілдеріне жеткізуге 
тырысқан, әрбір адам, оның жырларын қиындықсыз түсінуі 



274

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

үшін өте қарапайым тілмен шығыстық стильде, екі буынды 
өлшеммен жазып, тамаша өнер туындыларын, өзінің інжу мар-
жандарын дүниеге әкеліп, өзінің Аллаға деген сүйіспеншілігін 
білдіреді.    

Соңғы жылдарға дейін Жүніс Әміренің өмірі зерделеніп, 
оның философиясына көп мән берілмей келген екен. Жүніс 
Әміренің шығармалары алдымен ауыздан-ауызға ауызша тара-
лып, сақталған. Кейін, ойшылдың жырларын жинаушылар оның 
шығармаларын жинақтап, басып шығарған. Жүніс Әміренің 
шығармаларын жинаушылар оның шығармаларының Қожа 
Ахмет Йасауи шығармаларына өте жақындығын байқаған. 
Мәселен, Қожа Ахмет Йасауи: «Менің атым Қожа Ахмед, Менің 
отым күндіз түні тоқтамастан жанады, Сен менің екі дүниедегі 
үмітімсің, Маған екі дүниеде де, тек Сен керексің» деп, Аллаға 
деген сезімдерін білдіріп, жырласа, Жүніс Әміре: «Менің атым 
Юнус, Әр күн өткен сайын менің отым күшті қарқынмен жануда, 
Сен  менің екі дүниедегі мақсатымсың, Маған тек Сен керексің, 
тек Сен» деп, жырлайды. Орта Азиялық Қ.А. Йасауи мен 
Анадолылық Ж. Әміре секілді шайырлардың дүниетанымында 
Аллаға деген ғашықтық сезімдер терең көрініс береді.

Жүніс Әміренің төрт және екі жолдан тұратын 
шығармаларында араб, парсы сөздері кездеседі. Мұсылман 
әлемінің философиясы Құран негіздерінен бастау алаты-
ны белгілі. Жүніс Әміре шығармаларында «Адамның бұл 
дүниеге келгендегі мақсат, міндеті қандай?» немесе «Алла 
адамзатты не үшін жаратты», «Құдай алдындағы адамның па-
рыздары қандай?», «Адам о дүние бақытына ие болу үшін, 
осы дүниеде жүргенде үлкен дайындықпен бармаса не бола-
ды?» т.б. көптеген сұрақтар төңірегінде ой түйіндейді. Жүніс 
Әміренің Құран негіздерін мысалыға келтіре насихат айту-
ынан, оның Құрандағы діни қағидаларды терең меңгергенін 
байқауға болады. Ол сабыр, жазмыш, тағдыр, адамгершілік, 
мұсылман адамның міндеті, қайырымдылық пен адамның бұл 
дүниедегі орны, қандай іске болса да төзімділік таныту, адам 



275

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

өмірінің мәні, Құдайға бағынған адамның мінез құлқы немесе 
мұсылман адамның адамгершілік нормалары, Жаратушы бол-
мысы, ақиқатты тану т.б. этикалық құндылықтар жайында ой 
қозғайды. Бұл құндылықтар қазақ ойшылдары Абай, Шәкәрім, 
М.Ж.Көпеев, М.Жұмабаев т.б. еңбектерінде де терең көрініс 
береді. Д.Кенжетай Құран мен Сүннаға адалдық, Мұхаммед 
(с.ғ.с.) жолымен жүру, нәпсіні жеңу,  Алла болмысын тану, 
Аллаға мойынсұну, дүниені тәрк ету, тарихат т.б. осы секілді 
құндылықтар сопылық көзқарастағы барлық ойшылдардың 
дүниетанымына тән қасиет екені жайында айтады. Яғни, 
қазақ ойшылдары мен Ж. Әмре шығармаларындағы этикалық 
құндылықтар бір-бірімен сабақтасып жатыр.

Жүніс Әмренің дүниетанымын зерделеген ғалымдар 
оның көзқарастарының өзіне тән бірқатар ерекшеліктерін 
байқаған. Жүніс Әмренің пайымдауынша, Алла адамды су мен 
топырақтан, от пен ауадан жаратқан. Осыдан кейін, адамның 
денесіне Алла жан (рух) берген. Ойшылдың пайымдауын-
ша, су барлық тазалық пен жақсылықтың, өмір бастауының 
нышаны. Топырақ ынсап пен қанағат, сабыр, жақсы мінездің, 
иманның белгісі. Ал, от тәкап-парлық белгісі. От пен ауа 
жамандықты кеңістікке шығарушы болса, жамандықтардан 
құтқарып, нәпсіні тізгіндейтін жол – ақыл. Осының барлығын 
бір арнаға тоғыстыратын құндылық, ол тек Аллаға деген терең 
ғашықтық. Өмірдің мәні Алланы жақсы көру, Аллаға деген 
ғашықтық. Жүніс Әмренің пайымдауынша, ғашық-тық – ол 
да Алланың адамға берген сыйы.  Жүніс Әміре сопылық  на-
сихат кітабында Аллаға ғашықтығын жан-жақты айшықтап: 
«Келіп көр, ғашықтық менен не жасады» өлеңінде: ойшыл бар 
жан дүниесімен Алла ғашық екенін білдіреді, ол сарқырамадан 
аққан судай көңілі тасып,  жүрегі дертке толы екенін, бар көңілі 
Жаратақан Ие, Хақ үшін жылап, шарқ ұратынын айтады. 

«Міскін Юнус, бишарамын,
Риза, бұл дерт қиса жаным.
Қуанышың құйса жарың,
Келіп көр, ғашықтық менен не жасады?!» –



276

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

 [2, 7 б.]  деп, ойшыл Жаратқан Иеге деген ізгі, шексіз 
махаббатын бейнелейді. Махаббат адам жан дүниесіндегі 
ең асқақ – ең асыл, пәктік, нәзіктік, жан дүниенің рухани 
сұлулығы. Ашықтық мәселесі ортағасырлық Шығыс ойшылда-
ры шығармаларында да терең бейнеленген. Шығыс ойшылда-
ры шығармаларында барлық ізгіліктің басы Құдайды сүюден 
басталатыны, адам мен Жаратқан Ие арасындағы махаббаттың 
басы иманнан басталып, ата-ана мен бала, отбасы, Отан т.б. ру-
хани құндылықтарға деген махаббатпен жалғасын тауып жата-
тыны терең бейнеленеді.

Жүніс Әміренің ғашықтық жырлары түріктің «ашық 
жырларының» бір  көрінісі. Бұл сопылық жырлардың негізі 
Құран және Пайғамбар Мұхаммед (с.ғ.с.) хадистері мен ис-
лам негіздерінде жатыр. Сопылардың ғашықтық жырларында 
олардың Жаратқан Иеге деген шексізсіз махаббаты бейнелене 
келе, діни этикалық танымнан терең философиялық мазмұнға 
ие болады. Түркі халықтарының өзіне тән ерекшеліктерімен 
ортақ философиясы, рухани құндылықтары, дәстүрлі мәдениеті 
бар, Жүніс Әміре сопылығы соның бір айғағы.

М. Қашқари «Диуан лұғат ат-түрік» атты энциклопедиялық 
еңбегінде адамгершілік, әдеп, мораль т.б. діни этикалық соны 
көзқарастарын білдіре келіп, адамды ізгі қасиеттерге баули-
тын құндылықтың басы имандылықтан басталып, адалдық, 
әділдікті басты назарда көрсетсе, адамның теріс қылықтары 
мансапқорлық, дүниеқоңыздықты сынға алады. Түркі ойшыл-
дары дәстүрлі түркілік дүниетанымдағы Құран негіздерін ба-
сты бағдар етіп алып, осы діни қайнар бастаудағы «сауап», 
«қанағат», «обал», «ынсап» т.б. философиялық әмбебаптар 
жайында өз ойларын пайымдайды. Ж. Баласағұн «Құтты білік» 
еңбегінде қайырымдылық, ақыл-парасаттылық т.б. адамның 
асыл қасиеттерімен бірге, адамның жаман қылығын көрсетіп, 
адамға  адамгершілік ақыл кеңес береді. Түркі ойшылда-
ры әр түрлі этикалық мәселелерді қозғағанымен, олардың 
дүниетанымындағы адам туралы түсініктері, діни этикалық 



277

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

пайымдаулары оларды бір-бірімен терең байланыста өзіндік 
сабақтастықпен жалғап тұрғанын байқауға болады. Түркі ой-
шылдары ислам құндылықтарын негізге алып алуан түрлі діни 
этикалық құндылықтардан бастап, мифологиялық ғажайып 
аңыз әңгімелер мен қиссаларды өрнектеген. Тәрбиелік мәні зор 
бұл шығармаларда терең адамгершілік қарым-қатынастармен 
бірге Құран, пайғамбарлар хадистеріндегі ақиқатты тану көрініс 
беріп, ізгілік туралы пайымдаулар бір-бірімен астасып жатыр. 
Бұны түркі халықтары философиясында өзіндік орны бар қазақ 
топырағынан шыққан ойшылдардың дүниетанымынан айқын 
байқаймыз. Түркі әлемінде терең із қалдырған Әл Фараби,       
М. Қашқари, Ж. Баласағұн, әс-Сығанақи, А. Иүгінеки, Қ.А. Яс-
сауи т.б. ойшылдардан жалғасып келе жатқан рухани дәстүрдің 
жалғастығы бүгінгі күні қазақ, түрік т.б. түркі халықтарының 
философиясында өзіндік орны бар ойшылдардың рухани 
дүниесінде айқын көрініс тапты. А. Қасымжанов, М. Орынбе-
ков, Н. Аюпов, С. Нұрмұратов, С. Бөлекбаев, Т. Ғабитов, Н. Бай-
тенова т.б. осы түркі дүниесіне ортақ рухани құндылықтардың 
сырын ашып, түркі халықтарының философиясын, түркі ой-
шылдары шығармаларындағы үндестікті, өзара сабақтастықта 
зерделеді. 

Қазақ ақын жыраулары философиясындағы діни мистика-
лық, сопылық дүниетаным мен түркі халықтары ойшылдарының 
дүниетанымындағы осы дәстүрдің үндесуімен бірге, олардың 
ортақ ішкі терең байланысын байқауға болады.

Жүніс Әміре жырларының қазақ ойшылдары шығармалары-
мен рухани байланысын айқын байқаймыз. Бұл этикалық құн-
дылықатардың сабақтасып, біте қайнасып жатқанының куәсі 
боламыз. 

М. Жұмабаевтың  «Мен сорлы», өлеңі мен Ж. Әміренің 
«Мендей сорлы бар ма екен?» шығармаларындағы ұқсастық 
олардың көптеген өлеңдерінен айқын жалғасын тауып жатыр. 
Ж. Әміре:



278

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

«Басы, соңы да дүниенің 
Құдайдың өзі болады» десе, 
Мағжан: «Өзім Тәңірі, табынамын өзіме, 
Сөзім – Құран, бағынамын сөзіме» [3, 2 б.] – деп ойшыл-

дар  жан дауысын әлемге танытып, дүниенің басы да соңы 
да бір Жасаған Иенің өзі екенін айшықтап көрсете келіп, 
адамның Жасаған Иені тануына, адамның қайсар жігерінің 
шыңдалуына батыл бағыт беріп, ой-пікірлерін білдіреді. [3, 
2 б.]. Ж. Әміре мен М. Жұмабаевтың  достық, махаббат т.б. 
туралы көзқарастарында да үндестікті байқауға болады. 
Абай, М.О. Әуезов, Шәкәрім, М. Жұмабев т.б. көптеген қазақ 
ойшылдарымыздың шығармалары түрік тіліне аударылуымен 
түрік тілді оқырмандар қазақ ойшылдары шығармаларын жан 
жақты талдауға жол ашылса, 2018 жылы белгілі аудармашы 
Мәлік Отарбаевтың Жүніс Әміре жырларын қазақ тіліне ауда-
руымен қазақ оқырмандары әйгілі сопы Жүніс Әміремен та-
бысты. 

Жүніс Әмре мен Шәкәрім дүниетанымындағы иман-
ды адам болмысы, нәпсіні тежеу, обал мен сауап, адалдық, 
Аллаға деген сүйіспеншілік, қанағат, рақым т.б. ортақ рухани 
құндылықтардағы үндестікті байқаймыз. 

Жүніс Әміре «Рисалет-ун-Нусхийа»  («Насихат кітабында») 
о дүние, ақырзаман, бұл дүниенің өткіншілігі, жалғандығы, 
кешірімділік, сүйіспеншілік т.б. этикалық құндылықтар айшық-
талып көрсетіледі. Жүніс Әміре жырларында кешірімділік, 
сүйіс-пеншілік терең бейнеленген. Жүніс Әміре:

Келіңдер танысайық,
Бір Бірімізге жәрдем болайық.
Сүйейік, сүйілейік, 
Бұл дүние ешкімге қалмас.
Приходите, Будем знакомы,
Облехчим друг другу жизнь.
Будем любить и будем любимы,



279

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Этот мир не останется никому [4]. Жүніс Әміренің фи-
лософиясында адамның Құдаймен арақатынасы, адамның 
өзін-өзі тануы, адамның өмірден өз орнын табуы т.б. 
этикалық философиялық құндылықтар көрінеді. Мұхаммед 
Пайғамбардың (с.ғ.с.) хадис-теріндегі ой пікірлер, мәселен, 
«...бір-біріңізге аяушылық таныт-пағаныңыз үшін уақытша 
жұмаққа кіре алмайсыз...» т.б. көптеген көзқарастары Жүніс 
Әміре шығармаларында айқын көрініс береді.

Жүніс Әміре шығармаларында: «Байғұс Юнус, ұлылардың 
алдында ұлық болма, кішік бол»,  «Өзіңе не тілесең, басқаға 
да соны тіле», «Мырзалар адамшылықтан кетті», «Кімде – 
кім жазықсыздарға қиянат жасаса, оған Алланың оғы тиеді», 
«Қайғысыздар үшін менің сөзім бір жаңғырық», «Жаратқан 
Ие үшін жаратылыстың бәріне кең пейіл таныт», «Мен өмірге 
ұрыс керіс үшін келген жоқпын, оны сүю үшін келдім»  т.б. ар, 
ұят, достыққа адалдық, махаббатқа құрмет көрсету т.б. секілді 
ойшылдың көптеген ғибратқа толы інжу маржандарының мәні 
терең. Жүніс Әміре жырларының уақыт өткен сайын өзектілігі 
арта берері анық. 

Зерттеушілер Жүніс Әмренің «Насихаттар жинағы» мен 
«Диуан» («Жинақ») шығармалар жинақтарын дәруіш болып 
жүріп жазса,  кейде теккеде(зікірханада) отырып жазғандығын 
айтады.

Түрік әдебиетінің негізін қалаушы, тарихи тұлға, 
көрнекті түрік ақыны, ойшыл Жүніс Әмренің шығармалары 
әлемнің алпысқа жуық тіліне аударылып, әлемнің елу алты 
елінде Түркиядағы Жүніс Әмре атындағы ғылыми зерттеу 
Институттарының филалдары жұмыс істеуде. Жүніс Әміренің 
мазары қазіргі Түркияның 10 елді мекенінде орналасқан болса, 
біреуі Азербайжанда орналасқан. Бұл халықтың Жүніс Әмреге 
деген сүйіспеншілігінен туындаған болуы керек. Бірақ, шын 
мәнінде Жүніс Әміренің құлпытасы осы кесенелердің қайсысы 
екені бүгінге дейін беймәлім күйінде қалып отыр. 

Түркі халықтары арасынан шыққан ойшылдарын 
өзіндік ерекшеліктері мен ортақ рухани құндылықтарын, 



280

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

философиялық ой-пікірін, даналығын, этикалық, эстетикалық 
тұрғыдан зерделеп, оқулықтар шығарып жас ұрпаққа таныту 
алдағы міндеттердің бірі.

Түркі философиясы әлемдік философиялық мұралардың 
құрамдас бөлігі болғандықтан, Ұлы даланың философиялық 
мұрасын қоғамдық құндылықтарды жаңаша жаңғырту негізінде 
танып білудің маңызы зор. Түркі дүниесі ойшылдарының 
інжу маржандары бір-бірімен терең рухани байланыста 
екендігін ескере отырып, түркі халықтарының философиялық 
мұрасын  біртұтастықта игеру, ортақ рухани құндылықтардың 
айшықталуына мүмкіндік береді деп ойлаймыз. Кеңес кезінде 
түбі бір түркі халықтарына ортақ рухани құндылықтар мен 
дәстүр жалғастығы, олардың әлеуметтік-мәдени ерекшеліктері 
біртұтастықта зерделенбеуі оларды бір-бірінен алшақтата 
түскені белгілі.  Барлық түркі халықтарына ортақ рухани 
құндылықтар мен түркі халықтарының философиясы әлі де 
әлеуметтік-мәдени, философиялық тұрғыдан бірегей дәстүрлер, 
дүниетанымдық бағдарлар, өзіндік ерекшеліктер өзекті 
болғандықтан түпкілікті зерделеуді қажет етеді.

       
Әдебиетер

1. Пылев А.И. О «странствующих двустишиях» в тюркской су-
фийской поэзии (Х.А. Йасави и Ю. Эмре) М.

2. Эмре Ю. Өтер бұл күн // Әлем әдебиеті. №5, 2012.
3. Бүркітбаева Ш. Юнус Эмре түрік ғұламасы // Қазақ елі №36 

2004.
4. Эмре Ю. Жырлар (Аударған М. Отарбаев) 2018.



281

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

МҰСТАФА ШОҚАЙДЫҢ ӘЛЕУМЕТТІК 
ФИЛОСОФИЯСЫ

ЖЕТПІСБАЕВА Мира Сарсенбайқызы,
Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университетінің аға 

оқытушысы, философия ғылымдарының кандидаты

ХХ ғасырдың 30-шы жылдарына дейін еліміздің отарлықтан 
босанып, дербес мемлекет құруының келешекте іске асу мүм-
кіндігіне сенім артып, ол мүмкіндіктерді жақындатудың барлық 
жағдайларын саралап, сан түрлі астарларын ақтарған Алаш 
жолбасшыларының ойлары біз үшін қазір баға жетпес қазына. 
Алаш көсемдерінің барлығы дерлік репрессияның құрбаны бо-
лып кеткеннен кейін, осындай мәселелерді жанжақты талқылап, 
ашық түрде жариялап отыруға М. Шоқайдың мүмкіндіктері 
болды.

Францияда 20 жылдай тұрып, қызмет атқарған М. Шоқай 
демократиялық құндылықтарды толық мағынасында қол-
дады. Түркістанның тарихи жағдайына байланысты Алаш 
көсемдерінің, соның қатарында М. Шоқайдың да ең бірінші 
кезектегі мәселесі – ұлттық тәуелсіздік еді. Ол тәуелсіздіктің, 
әрине, мемлекеттік формасы болу керек. Әуелде олар ондай фор-
ма Ресейдің демократия-лық федерациясының құрамындағы 
автономия деп білді. 

Аса көрнекті саясаткер Мұстафаның ұстанған жолы – 
халыққа тәуелсіздікті қантөгіс арқылы емес, керісінше, дүние 
жүзіндегі демократиялық күштерді араластыру арқылы бейбіт 
жолмен алу болды. Ол үшін халықтың ұлттық сана – сезімін ояту 
қажет еді. Жаяудың шаңы, жалғыздың үні шықпайтынын жете 
түсінген Мұстафа Кеңес үкіметінің қол астындағы мұсылмандар 
қауымы-ның да жеке-дара күресі арқылы тәуелсіздік алмайты-
нын анық болжай білді. Ұлы күрескер бүкіл түркі тектес иесі 
мұсылман қауымын түгел көтеруді мұрат тұтты. Оның өмір 
жолы ортақ Отан – Түркістан үшін от кешкен айтулы азаматтың 
жолы болып табылады.



282

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

М. Шоқайдың тарихи мұрасын тек тарихи тұрғыдан емес, 
ең алдымен әлеуметтік-философиялық негізінен қарау негізгі 
мақ-сатымыз болып отыр. 

М. Шоқайдың саяси ұстанымының, көзқарасының түп 
қазығы, негізі – тәуелсіздік. Оның түсінігінде Түркістан деген 
сөз «Түркі елі» дегенді білдіреді. Әлемде шашырап, ұсақ-ұсақ 
мемлекеттерге айналып кеткен түркі тілді халықтарды бір мем-
лекет етуді арман еткен, сол үшін бар өмірін сарп еткен, осы 
идея үшін өмірін қиған. Демек, қазіргі тәуелсіздігіміздің баста-
уы М. Шоқай идеясында жатыр. Ол тек Орта Азиядағы алты 
республиканы ғана емес, Шығыс Түркістан, Цзинь-Цзянь, 
Әзірбайжан, Татарстан, Башқұрстан, Қырым татары, Терістік 
Кавказ-территорияларын қамтитын үлкен Түркістан империя-
сын құруды жобалады. 

М.   Шоқай   ұлттық   мәселені   қоғам   дамуында   басым 
фактор   деп   тани   бастайды. Оның әуелі Ә. Бөкейхановпен  
бірге кадеттерге, кейін өзі эсерлерге қарай ойысуы оларды 
патша өкіметіне оппозиялық күш деп танудан ғана туындаған 
секілді.   

Жалпы   алғанда   осы   кезеңнен   бастап   М.   Шоқайдың  
қоғамдық өмірге, өз халқының   тағдыр-талайына   көзқарасы  
тұтастық  сипат алып, патша өкіметінің жергілікті тұрғындарды 
өз атамекендерінен ығыстырып, олардың орындарына славян 
қоныстанушыларын әкеліп орналастыру, ислам дінін қуғындау 
және білім саласындағы саясатына қарсы бағытта дамиды 
(Шоқай,  2014: 42-43) 

ХХ ғасырдың басында күрделі тарихи оқиғаларға белсе-
не қатысқан М. Шоқай сияқты тұлғаның қайраткерлігіне және 
еңбегіне әділетті баға беру ұлттық тарихымыз үшін ғана емес, 
бүкіл түркі халықтарының тарихы үшін қажет (Есмағамбетов, 
2009). Сондықтан, М. Шоқайдың қасіретті де, қасиетті де қиын 
тағдыры әділ баға беруді талап етеді. М. Шоқай жас кезінде 
таңдап алған туған халқының тәуелсіздігі үшін күресі бір сәт 
толастамады. Өйткені оның бүкіл ұстанымының мәні мен 



283

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

мағынасы, арманы мен мұраты өз ұлтының, саяси егемендігі, 
рухани бостандығы болды.

«Советская власть и киргизы» атты мақаласында қырғыз 
халықтарының ресейлік революцияның кезінде қандай қиянат 
көргенін сөзбен айтып жеткізу мүмкін еместігін және қырғыз 
халықтарының күткен еркін өмірдің орнына халық аштан көз 
жұмған жүз мыңдаған бейіттердің ортасында қалғандығын 
көрсетеді. Тату бауырластықтың орнына халық большевиктердің 
жүргізген саясатының нәтижесінде халықтар арасындағы 
қарама-қайшылықта қалды. Интеллигенция өкілдері орысша 
білім ал-ғанымен, дер кезінде қарапайым халыққа жасалып 
жатырған әділетсіздікті көріп, халық жағына шыға білді. Әрине 
большевиктер жағында болғандары да кездесті, олар қара халық 
пен большевиктер арасында аудармашылық жұмыс атқарып 
жүргенде, жасалып жатырған саясаттыңқарапайым халықтың 
мұң-мұқтажын ойламайтығын түсінгенді (Шоқай, 2014: 154-
167; Шоқай, 2007: 350).

Мұстафа Шоқайдың Түркістан түріктерін біртұтас бір халық 
деп қарағаны белгілі. Сондықтан да ол Түркістан түріктерінің, 
қазақтарды да қоса, бір автономия болып құрылғанын қуатта-
ған. Бірақ большевиктер ондай біртұтас автономияның қуатты 
құрылым болып кету қаупінен қорықты. Мұстафаның айтуын-
ша, жеке ұлыстық республикалар құруды олар федерациялық 
Түркістаннан артық көрді дейді. Осы федерациялық Түркістан 
жайында ол өз ойын былай білдірген: «Қалай дегенмен де, біз 
федерация идеясы «Ұлттық республикалар» идеясынан артық 
деген сенімдеміз. Біздің мұратымыз – бөлінбейтін біртұтас 
Түркістан. Біз келешекте Түркістанымызды бөлінбес біртұтас 
ұлттық мемлекет түрінде көргіміз келеді. Жағдайдың табиғи да-
муына ілесіп, оның құрамындағы бірнеше уәлаяттар автономия 
түрінде құрылуы да ықтимал. Келешектегі тәуелсіз Түркістан 
үкіметінің ең басты міндеті – байыпты да парасатты саясат 
жүргізе отырып, бүкіл түрік атаулыны бір қазанға қайнатып, 
ақырында бір ұлы ұлттық мемлекет түзу болып табылады» [1].



284

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

М. Шоқай жалпы демократиялық мемлекеттік формаға 
сай өз иланымы тұрғысынан Түркістанның өткендегі байырғы 
басқару формалары келешек тәуелсіз Түркістан үшін жарамсыз 
екендігін үнемі ескертіп отырды. 1930 жылы «Яш Түркістанда» 
саяси және әлеуметтік-философиялық идеялары жарияланған 
«Көтерілістен – ұйымшылдыққа» атты мақаласында ол осы 
туралы айрықша шегелеп көрсеткен. «Біз ұлттық қозғалыс 
тарихымыздың екінші кезеңіне өтіп барамыз. Өткен уақытта 
біздің бүгінгі талаптарымызға сәйкес келетін ештеңе қалған 
жоқ. Қоқан, Хиуа хандықтары және Бұқара әмірлігі туралы 
ойлаудың өзі артық. Тегінде біз Ресей тепкісінен құтылу ту-
ралы айтқанымызда, орыс тепкісіне түскенге дейінгі дәуірге 
қайтып оралуды армандамаймыз...* Көне Ресей үкіметі де 
біздің тәуелсіздік жолындағы күресіміздің қажетіне жарарлық 
бірдеңелер қалдырып кептегенін де естен шығармайық» [1]. 
Яғни большевиктердің сол кездегі Алаш жетекшілеріне, соның 
ішінде  М. Шоқайға да қатысты байырғы хандық жүйені аңсап, 
өздеріде хан болғысы келеді деген сияқты жалаларының 
соншалықты арсыздардан да тайынбағандығын көрсетеді. Алаш 
көсемдерін, әсіресе М. Шоқайды қаралауда баспа мәдениеті 
көтермейтін «ұлтшыл фашистер», т. б. былапыт сөздер кеңес 
жарияланымдарында әдеттегі нәрсе еді. 

Мұстафа Шоқай – өз халқына деген шексіз сүйіспеншілігі 
мен айрықша адалдығын өз өмірінде, күрес үстінде сан рет 
дәлелдеген аяулы тұлға. Ол тар шеңбердегі ұлтжандылыққа еш 
уақытта бой алдырмаған, «руға, ұлыстарға,бөліп», халықтың 
ішіне іріткі салатын психологиядан өзін әркез алшақ ұстаған. 
Ел ішіндегі бірлігіміз бен ынтымағымызды арттыра түсу бүгінгі 
Қазақстан жағдайында да айрықша мәнді болып отыр. М. 
Шоқайдың мол мұрасын әлі де жинақтап, жүйелі зерттей оты-
рып, оны ұлт игілігіне айналдыру, жаңа қоғам құрып жатқан 
белсенді іс-әрекетімізде ұтымды пайдалану білу – біздің па-
рызымыз әрі қарызымыз. Өйткені Мұстафа Шоқайдың есімі 
қоғамымыз демократиялық ұстанымда ілгері жылжыған сай-



285

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ын шамшырақтай жарқырап, халқына қызмет етіп, оның жер 
бетінде қазақ барда мәңгі өлмейтін саяси идеялары мен ой-
пікірлері бүгінімізді байытып, келешегімізді кемелдендіре 
түсері сөзсіз.

Мұстафаның саяси көзқарастарының, мемлекет, оның 
құрылымы, басқару формалары жөніндегі ұстанымдары түпкі 
еркіндік идеялары мен сенімдерінен туындайтындығы нақты 
мәселелерді талдауларынан-ақ анық байқалады. Ұлттық 
тәуелсіз-дік идеясының өзі еркіндік идеясының нақты саяси-
практикалық көрінісі. Орыс революцияшыл демократтарының 
да, больше-виктердің де орыс емес ұлттардың өзін өзі би-
леу құқығы туралы ұрандарының бос сөз болып қалғандығы, 
Түркістан, Алашорда автономияларының сол ұрандарды тиек 
ете отыра құрылып, кейін солар тарапынан күйретілгендігі 
орыс империясының құрамындағы еркін автономия құру 
әрекеттерінің бос қиял екендігіне көз жеткізеді. Шын еркіндік 
ұлт дербес мемлекет құрып, халықаралық қатынастарда өзін 
тек өзі билейтін субъект болғанда ғана мүмкін. Яғни еркіндік 
адамдардың сырттай қабылдайтын бір белгісі емес, керісінше, 
оларды шектеушіліктерге төзбей, үнемі бұлқындырып жататын 
түпкі құндылығы. 

Мұстафа Шоқай басқа Алаш қайраткерлері сияқты ұлттық 
күрестің бас кездерінен-ақ қандай мемлекеттік басқару форма-
сы тәуелсіздікке неғұрлым сәйкес келе алатынын анықтап алды. 
Ол – Түркістан автономиясын құруға дайындық барысында да, 
Алашорда партиясын, кейінірек үкіметін орнатудан бұрын да 
Ақпан революциясынан кейінгі құрылатын Ресей федеративтік 
демократиялық Республика болуы керек деген шешім. Ресей 
сияқты монархиялық жүйеде автономияға жол жоқ екені о ба-
стан анық еді. Автономиялықтың өзін олар ұлттық дербестік 
идеясына жақын деңгейде түсінді. Өйткені жарияланған 
Құрылтай жиналысын (парламент) сайлағаннан кейін оның де-
путаттары ғана тұрақты үкіметті тағайындауға тиіс деген сөз. 
Сондықтан да қазақ ұлтшылдарының сол кездегі революция-
шыл демократтарға шын сенуі түсінікті еді. 



286

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Бүкіл түркі әлемінің ұлы перзенті М. Шоқайдың еліміздің 
бүгінгі болашағына сіңірген теңдесіз жан қиярлық еңбегі, 
жалынды публицист, дарынды тарихшы, заңгер-ғалым, 
халықаралық саяси күрескер ретінде қаламынан туған асыл 
мұралары әлі де арнайы зерттеле түсетініне, олар жөнінде әлі 
талай еңбектер жазылатынына сеніміміз мол. 

Қорыта айтқанда, Мұстафа Шоқайға Алаш қозғалысының 
соңғы жетекшісі деп айта аламыз. Ол өзінің саяси ұстаздары, 
Алаш қозғалысының құрылтайшы жетекшілері большевиктердің 
қысымына тап болып түрмелерге қамалып, кейін атылып кет-
кеннен соң, Алаш туын шетелдерде көтерді. Сонымен қатар 
Түркістан автономиясына да Алаш қозғаласының бір тармағы 
деп қарау керек. Өйткені Ташкент және Қоқандағы саяси іс-
қимылдарға Шоқай өзінің жеке инициативасымен емес, қайта 
Бөкейхановтардың нұсқауы бойынша араласып атсалысты. 
Өйткені ол кезде қазақтар Түркістан деп атаған әкімшілік 
аймақтағы облыстарда қазақтардың жартысынан астамы өмір 
сүрген. Демек бұл қазақтардың құқығын қорғау, әрине, Алаш 
мұраты. Сонымен қатар Алаш қозғаласы мүшелерінің бұл саяси 
құрылымда басты рөл атқарғандығын да ескергеніміз жөн. 

                            
Әдебиеттер

1. Мұстафа Шоқай  шығармаларының толық жинағы. 12 томдық. 
– 2 т. – Алматы: «Дайк Пресс», 2014. – 154-167-бб.

2. Есмағамбетов К.Л. Әлем таныған тұлға. – Алматы: Дайк-Пресс, 
2008. – 504 б. 

3. Шоқай М. Таңдамалы шығармалар: Үш томдық.   – Алматы: 
Қайнар баспасы, 2007. – 1- т. – 352 б.

4. Шоқай М. Таңдамалы. – Алматы, 1998. – 1 том. – 176 б.



287

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

DISCOURSE ANALYSIS OF THE KAZAKHSTANI 
SEGMENT OF SOCIAL NETWORKS AND ONLINE 

PLATFORMS FOR 2021 TO DETERMINE THE 
IDEOLOGICAL ORIENTATIONS OF KAZAKHSTANIS*

Altaikyzy Aikerim 
PhD, Leading Researcher at the Center

for Religious Studies IPhPR

The results of the discourse analysis of the Kazakhstani segment 
of social networks in 2021 demonstrate two conflicting trends in the 
formation of religiosity and worldview of Kazakhstanis. Firstly, the 
growth of supporters of liberal ideas and views that are associated 
with democratic transformations and global cultural-integrative 
processes. And also an important reason is the influence of Western 
culture and ideology, since scientific and technological progress and 
a high standard of living attract Kazakhstani youth, are reflected in 
the growth of adherents of liberal values. 

A large number of Kazakhstani users demonstrate emigrant 
sentiment, the reason being economic difficulties, systemic 
corruption and freedom of speech. Groups of people such as LGBT 
people (an abbreviation that arose in English to refer to lesbians, 
gays, bisexuals and transgender people [1], girls in headscarves and 
other Muslims of “fundamental” views report that they are forced to 
migrate to another country due to the fact that they experience social 
pressure from the public and difficulties in finding employment. 
Kazakhstanis on online platforms who adhere to conservative views 
take an aggressive stance against liberal values and perceive them as 
a spiritual threat.

Monitoring of social platforms showed a high level of intolerance 
between adherents of different worldviews. Kazakhstanis tend 

* This research was funded by No. АР09259797 “The processes of religiousization in 
Kazakhstan: specifics, trends, impacts on the development of society and human capital 
(interdisciplinary analysis)”.



288

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

to designate and impose certain social constructs and cognitive 
patterns, any deviation from the rules, and violation of the norms are 
perceived painfully.          

Secondly, there is an actualization of religious and traditional 
values, which is due to the search for cultural identity and the revival 
of ethnic self-awareness. There is an increase in the religiosity 
of Kazakhstanis, namely “practicing” Muslims, the majority of 
whom are ethnically Kazakhs. Despite this number of practicing 
believers in percentage terms, it occupies a significantly small part 
of Kazakhstani Internet users, the majority are consolidated around 
ethnic values. Often religious identity is one of the key markers of 
ethnic identity. 

General civic values are noticeably inferior to ethnic ones, 
representatives of various ethnic groups consider each other as 
strangers in the cultural and civilizational sense. The most important 
dividing factor is the language aspect. Today we can say that 
changes in the demographic situation in the country have led to the 
dominance of the Kazakh-speaking environment. In this connection, 
the requirements for the language policy of the state are changing 
on the part of the public. According to some Internet bloggers, 
the growth of the emigration outflow of Russians and other Slavic 
minorities from our country is due to the unwillingness to “learn” 
the state language [2]. The above processes have slowed down the 
growth of the number of Orthodox churches and their followers. 
And the construction of new mosques on the contrary continues at 
an active pace.

According to N. Mustafayev, in the perspective, the religiosity 
of the Kazakhstani population will only increase. Moreover, in 
the near future, not by nominal quantitative indicators, as was the 
case during the collapse of the USSR and the “religious boom”, 
but due to qualitative transformations in the religious environment, 
the proportion of actually practicing believers will increase [3]. 
The expert believes that formally our state will remain secular, but 
more and more acquiring a Muslim relief. In order to avoid the 



289

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

politicization of Islam and the spread of radical religious groups, 
first of all, it is necessary to fundamentally improve the state’s social 
policy.

Dosym Satpayev, answering questions about the role of youth in 
the Kazakhstani political field, and about what voters and politicians 
will be like in the future, highlights several trends: 

− firstly, the era of the Russian-speaking opposition is fading, 
and new Kazakh-speaking politicians and organizations are born in 
the political arena of Kazakhstan; 

− secondly, the main ideological mainstream of young Kazakhs 
will be two directions - national-patriotic and religious. 

That is, today we can say that the youth of the country will bring 
national-patriotic and religious ideas into politics. In this connection, 
both pro-government and opposition political players will have to 
take these facts into account [4]. In various interviews and blogs, 
the political scientist also emphasizes that the new generation of 
Kazakhstan and other Central Asian countries will more and more 
feel part of the Islamic world and civilization. And in what direction 
“religiosity” and ideological views of Kazakhstanis will develop 
depends on the development of social and economic conditions 
in the country. Only an effective state policy and system in these 
areas can prevent the radicalization of religious views and ensure 
spiritual-political security.

As Dosym Satpaev points out, Kazakhstani youth is not a 
homogeneous demographic group. It consists of various ideological 
views and subcultures: ethnic, social, linguistic, religious, national-
patriotic, liberal, etc. We must understand that a unified state youth 
policy will not work effectively if these factors are not taken into 
account. After all, young Kazakhstanis, depending on their views, 
rely on different values, trendsetters and opinion leaders, consume 
different sources of information and imagine the future of Kazakhstan 
in completely different ways.

However, sociological studies demonstrate the low religiosity 
of the citizens of Kazakhstan. For example, the results of a survey 



290

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

of the Ranking monitoring project make it possible to assess the 
attitude of Kazakhstanis towards religion and to understand how 
much they adhere to their confessional norms. Despite the fact that 
most Kazakhstanis consider themselves to be believers (about 70%), 
the results show a low level of religiosity, only 26% observe religious 
prescriptions and rituals. “According to the study, the percentage 
division of the population according to religion was as follows: 
Sunni Muslims – 61.3%; Orthodox Christians – 17.2%; Catholics 
– 5%; believers, but not related to any religious direction – 15.8%; 
non-believers, but respecting the religious feelings of other people – 
23.5%; atheists – 9.1%” [5].

In 2021, the report of the US Commission on International 
Religious Freedom (USCIRF) was published on the website Azattyq.
org [6]. Despite some positive developments in the field of religious 
freedom in Kazakhstan, the state continues to use repressive policies 
in an attempt to regulate the activities of religious associations 
and the growing religiosity of the population, according to the 
commission. The document covers 26 countries, Kazakhstan in this 
list is designated as “a state in need of special supervision”. USCIRF 
notes the following reasons:

− strict requirements for registering a religious association;
− existence of a list of religious groups that the state classifies 

as “non-traditional”;
− state policy towards confessional minorities; 
− Government uses the concept of “extremism” extensively, 

which makes it possible to persecute and suppress political opponents.
The document also considers the Kazakh-Dungan conflict of last 

year in Kordai. According to the commission, one of the reasons for 
the Kordai crisis is the religious factor. Since the official policy of 
the state links the Kazakh identity with Hanafi Islam and identifies 
“foreign” Islam with extremist ideology. Thus, the position of the 
Kazakhstani authorities could contribute to the creation of a hostile 
environment for religious and ethnic minorities, which led to these 
clashes.



291

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

The authors of the report considered the problem of persecution 
of Kazakhs and other Muslims in Xinjiang for religious reasons. 
The document contains information from former prisoners of the 
“camps” who report facts of torture, rape, sterilization and other 
crimes. Experts believe that the actions of the Chinese authorities in 
Xinjiang, in accordance with international law, can be regarded as 
genocide. In this regard, USCIRF urges countries to apply sanctions 
against China and hold them accountable. 

In this regard, it should be noted that in Kazakhstan (Almaty) 
there is an organization “Atazhurt Eriktileri – Atajurt Kazakh Human 
Rights”, which deals with the protection of the rights of Kazakh 
diasporas in foreign countries. Today, this organization is actively 
working in social networks to protect the rights and freedoms of 
Kazakhs/other Muslim minorities in China. The reaction of the 
Kazakhstani public to the activities of “Atazhurt Eriktileri – Atajurt 
Kazakh Human Rights” cannot be called unambiguous. The 
majority of online users support the work of the organization for 
two reasons: ethnic – foreign Kazakhs are part of the Kazakh people 
and its culture, for some supporters of this idea, only ethnic Kazakhs 
are “their own” in Kazakhstan; religious – the Kazakh authorities 
should support not only the Kazakhs, but also all Muslims in 
Xinjiang, since our country is part of the Islamic world. And non-
supportive Kazakhstanis name the following reasons: Kazakhstan 
should concentrate on its internal problems, and not interfere in the 
internal affairs of another state; citizens of Kazakhstan, regardless of 
ethnicity, are much closer than foreign Kazakhs.

On November 27, on the Facebook page of the Press Secretary 
of the President of the Republic of Kazakhstan, Berik Uali [7], the 
official reaction of the Kazakhstani authorities to the annual report of 
the Commission on the situation with religious freedom in the world 
was published, which noted the conclusions of the Commission 
on positive changes and initiatives of the Head of State Kassym-
Jomart Tokayev to improve the situation in the area of religious 
freedom. A letter was also published on behalf of the Commission 



292

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

by the chairman Nadine Maenza and his deputy Nuri Turkel, which 
highlights the following issues: 

1) the Commission commends the Government of Kazakhstan 
for its continued commitment to reforms in the field of religious 
freedom, as confirmed in the revision of the Commission’s 
recommendations; 

2) it was noted that the Commission expresses faith in the 
continued commitment of the leadership of Kazakhstan in resolving 
issues that are not included in the current legislation; 

3) the desire was expressed to continue a joint dialogue on the 
registration and criminalization of insulting religious feelings in the 
framework of future meetings of the Working Expert Group between 
Kazakhstan and the United States;

4) a positive assessment was given to relations between the 
government of the Republic of Kazakhstan and the Commission.    

If we talk about the significance of the analysis of the US 
Commission on International Religious Freedom. It is an independent 
body of the US government that provides advisory services and 
recommendations to the president and other government agencies. 
The reports of the Commission influence the decisions and foreign 
policy of the United States, and, as it is known, Washington is an 
important political player in the world.

Religious scholar E. Smagulov [8] believes that religious 
extremism can become a negative consequence of the growth of 
religiosity, and so that Kazakhstanis do not fall under the influence 
of religious radicals, the following measures should be taken: 

1) to solve social problems – to prevent the marginalization of 
people, especially young people, “social elevators” must operate;

2) knowledge and intelligence – not only a deep knowledge of 
the postulates of religion, but also a good general education, critical 
thinking skills, pragmatism; 

3) ideological resistance – to present information in a form 
accessible to the reader. To develop educational portals, further 
expand in social networks.



293

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

The expert notes that today in Kazakhstan there is too much 
counter-propaganda, criticism of extremism and terrorism. There 
is little content that highlights the spiritual component of religion, 
its connection with culture, history and traditions. If we compare 
the quantity and quality of materials about radicalism and the 
contribution of Islam to culture, about the great Muslim enlighteners 
of the world, Kazakhstan, etc., we can see a noticeable imbalance. 
One of the important topics may be the architecture of mosques – the 
structure of the Muslim temple, architectural and stylistic features, 
its connection with the spiritual centers of Islam. According to E. 
Smagulov, Kazakhstani Muslim architecture is original and diverse. 
As a preventive measure, he proposes to organize excursions to 
our mosques or talk about the culture, art, and philosophy of the 
Muslim East instead of lectures on extremist ideology and terrorist 
movements.

Political scientist D. Ashimbaev [9] believes that the religiosity 
of Kazakhstanis is associated with household traditions, rather 
than spiritual ones. However, the Islamic world is actively entering 
Kazakhstan. To popularize religion, charitable activities are used, 
which usually exceed state programs in scale. Unfortunately, the 
strengthening of Islamization in Kazakhstan does not contribute to 
the growth of culture and education. Since education, culture, legal 
culture and other important areas of life are increasingly falling out 
of the life set of Kazakhstanis, and the replacement of the cult of 
knowledge with a system of religious rules cannot at least guarantee 
progress. 

According to the observations of D. Ashimbaev, despite this, 
it cannot be said that Islamization as an ideological process is 
becoming widespread. It is impossible to build a caliphate in our 
country, because the population as a whole is not ready to enter 
into an ideological struggle. According to the political scientist, 
the growth of religiosity in Kazakhstani society is associated with 
a great demand for justice, and in modern cultural conditions, the 
population needs a certain value system.



294

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

References:

1. ЛГБТ // https://clck.ru/AHKk9 
2. Руслан Тусупбеков // https://www.facebook.com/profile.

php?id=100001967901904; Aman Mambetali // https://www.facebook.
com/aman.qazaq; Мұхтар Тайжан // https://www.facebook.com/mukhtar.
taizhan и др.

3. Казахстан становится все более мусульманской страной. Чем 
это чревато? // https://camonitor.kz/35510-kazahstan-stanovitsya-vse-
bolee-musulmanskoy-stranoy-chem-eto-chrevato.html 

4. Досым Сатпаев: «Молодежь принесет в политику нацио-
нал-патриотические и религиозные идеи» // https://misk.org.kz/ru/
events/2c2ab39c-4147-420b-8746-907185a0e0f4/

5. Религиозная ситуация в РК // https://clck.ru/YV8pZ
6. «Множество ограничений». Доклад о ситуации с религиозной 

свободой в Казахстане // https://rus.azattyq.org/a/31217287.html
7. Берік Уәли (Berik Uali). Комиссия США по международной ре-

лигиозной свободе отметила положительные изменения в сфере ре-
лигиозных свобод в Казахстане // https://www.facebook.com/permalink.
php?story_fbid=4415177525272312&id=100003403233694   

8. Что нужно делать, чтобы казахстанцы не попадали в пу-
чину экстремистского мракобесия? // https://strategy2050.kz/ru/
news/chto-nuzhno-delat-chtoby-kazakhstantsy-ne-popadali-v-puchinu-
ekstremistskogo-mrakobesiya/

9. Вместо мечетей надо строить школы — политолог об ислами-
зации Казахстана // https://365info.kz/2021/07/vmesto-mechetej-nado-
stroit-shkoly-politolog-ob-islamizatsii-kazahstana



295

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

«АРАБ АҚЫЛЫ» ТЕОРИЯСЫНЫҢ ДӘСТҮР МЕН 
ЖАҢАШЫЛДЫҚ БАЙЛАНЫСЫНДАҒЫ ОРНЫ*

КАЛДЫБЕКОВ Нұрбол
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 
институтының ғылыми қызметкері, PhD докторант

ХІХ ғасыр Ислам әлемі үшін қилы жағдайларға толы кезең. 
Батыс әлемінің әскери-саяси әрі технологиялық тұрғыдан ба-
сымдығы мен мұсылман елдерінің Батыстың отарына айна-
луы мәселені тым тереңдетіп жіберді. Мұны ғылымда модерн 
кезең деп атаймыз. Осы кезеңдегі Ислам әлеміндегі тоқыраудың 
себептерін мұсылман ойшылдары іздей бастады. Тоқыраудың 
басты себебі ретінде көбіне мұсылмандардың ой танымы мен 
өмір сүру формалары алға тартылды. Бұл үрдіс Ислам әлемін-
дегі дәстүрлі түсінік пен өмір сүру формасының тоқырауға 
ұшырағанын айғақтайды. Бұл тоқыраудан шығу үшін әрі та-
ным түсінікке, әрі өмір салтқа бағыт беріп отырған мәдениетке 
қайта үңілу қажеттігі байқалды. Исламның христиандықпен, 
яһудилікпен салыстырғанда әлде-қайда заманауи әрі рациона-
лизмге басымдық беретіндігін назарға ала отырып, кері кетудің 
діннің өзінен емес екендігін, мәселе діни танымда екенін ой-
шылдар түсінді. 

Мұсылман ойшылдары адам ақылының өлшемдері 
мен Жаратушының жаратылысқа қойған заңдылықтары 
(суннатуллаһ) және уахидың мазмұны арасында өзара 
үйлесімнің бар екенін ескеріп, Исламның иррационал дін 
бола алмайтындығын алға тартып, дәстүрлі діни танымдағы 
иррационалдық құбылысын сынға ала бастады. Бұл тұрғыда 
көп ізденіс жасаған ғалым Мұхаммед Жабиридің Исламы қайта 
қалыптау жобасы назар аударарлық. 

* Мақала № AP09259275 «Дәстүр мен жаңашылдықтың діни қырлары: өткені, 
бүгіні мен болашағы» ғылыми жобасы аясында жазылды. 



296

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Мұхаммед Жабири 1936-2010 жж аралығында өмір сүрген 
Ислам ойшылдарының бірі. Қазіргі замандағы мұсылмандық 
ақыл-ойды, Батыс пен Исламның арақатынасы және білім 
мәселелерін зерттеген ғалым. Еңбектерін оқып отырып, оның 
бар мақсаты Ислам ақыл-ойын қайта қалыптау болғанын 
аңғарамыз. Мұхаммед Жабири 1982 жылы «Араб ақылына 
сын» деген атпен еңбек жазған. Мұндағы «Араб ақылы» ұғымы 
араб-мұсылман эпистемологиясы деген мағынаны білдіреді. 
Мұхаммед Жабири ислам әлеміне қайтадан тәкуин (жаңару, 
жаңғыру, қайта құру) әрекеттері қажет деп есептеген. Тәкуин 
– хадис, тәпсір, фиқһ, усул фиқһ секілді ғылым салаларының 
жүйеленуі. Бұл бізге жеткіліксіз, себебі, сол алғашқы кезеңдерде 
қалып қойды. Ол пайғамбар дүниеден өткеннен кейінгі 200 
жылда құрылды. Бірақ онымен біз қазіргі таңдағы заманауи 
мәселелерімізді шеше алмаймыз, бүгінгі күні ол өз өзектілігін 
жойып отыр дейді. 

Ол Ислам ақыл-ойын эпистемологиялық тұрғыдан талдап, 
қайта қалыптау қажеттігін алға тартады. Ислам ой-танымына 
үш негізгі эпистемологиялық жүйе әсер етіп тұрғанын айтады. 
Оған баян, бурхан және ирфан деп атау берген. 

Модерн білім мен заманауи жетістіктерді рационализмнің 
жемісі ретінде қарастыратын Жабири ең алдымен Ислам ой 
танымындағы иррационалдыққа себеп болған элементтерді 
нақ-тылау үшін оның о баста қалай пайда болғандығына на-
зар аудартып, содан кейін иррационал элементтерден арылуды 
мақсат етеді. Ислам ой танымының модерн және рационалды 
түрде қайта қалыптасу мүмкіндігін де ұсынады [1, 357 б.].

Жабиридің ізденіс барысында бірқатар археологиялық 
зерт-теу жұмыстарын жасайды. Исламның орта ғасырда үлкен 
өркениет туғызып, көрсеткен жетістігіне қарамастан, неліктен 
ол он бесінші ғасырдан бері ғылыми жаңалық ашпады не-
месе Батыстың ғылыми жетістігіне жақын жетістіктерге қол 
жеткізбеді деген сұраққа келіп тіреледі. Әйтпесе Жабири ой 
таным мен ғылымның тұрақты дамып жатқан кезеңі деп са-



297

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

найтын «тәдуин» кезеңіндегі құбылыстар Ислам әлемінде 
болмағандығын алға тартып, кері кетудің себептерін тари-
хи кезеңдер тұрғысынан анықтауға тырысты. Сонымен қатар 
дамуға бастайтын себептерді айқындауға талпыныс жасады. 

Қазір біз жиі қолданатын заманауи Ислам ой танымы деген 
ұғым қанша жерден заманауи деп сипатталса да, Жабири оның 
қалыбын, формасын өткен шақтағы діни таным қалыптастырып 
отырғандығын айтады [2, 8 б.]. Өткен шақ пен бүгінгі күн 
арасындағы байланысты салыстырсақ, бүгінгі таңдағы Ислам ой 
танымын жақсы түсіну үшін Жабиридің Ислам ой танымының 
кодтарын айқындау керек деген тұжырымын жіті зерттеу қажет. 
Жабири Ислам ақыл-ойының таным кодтары тәдуин ғасырында 
пайда болғанын алға тарту арқылы, тәдуин ғасырын Ислам 
ой танымының заманы деп таниды. Осылайша Ислам мәдени 
тұрғыдан уақыт пен мекенді ауыстырғанына қарамастан, 
діни сана тұрғысынан ешқандай өзгерісті, қайта түлеуді ба-
стан кешірмеді. Табиғи уақыттың өзгеруі мәдени уақыттың 
өзгеруіне ықпал етпеді. Мұсылмандық санада мәдени уақыт 
жалғаса берді. Жалпы тәдуин ғасыры тек Ислами ілімдердің 
жинақталып, тасниф жасалған кезеңді ғана білдірмейді. Бұл 
әрекеттер сонымен қатар белгілі бір парадигмалардың құрылған 
кезеңін білдіреді. Бұл құрылым мұсылмандардың тарихты, 
мәдениетті әрі қоғамды тану процесінде жүгінетін өлшемі, 
таным көзі болып есептеледі. Сондықтан да мұны ақылдың, 
танымның құрылымы деп білу керек. Бұл құрылым арқылы 
тәдуин кезеңінде және одан кейінгі кезеңдерде ақылдың жұмыс 
жасауы үшін арнайы қағидалар қойылды. Бұл сонымен қатар 
Ислам мәдениетінің жергілікті ойлау құрылымының атауы бол-
ды. Жабиридің айтуынша бұл құрылымды тәдуин кезеңіндегі 
оқиғалар мен фактілерден тыс қарастыру мүмкін емес. 

Тәдуин кезеңінде жасалған методологиялық негіздердің 
бүгінгі таңдағы мұсылман ой-танымын қалыптастырып 
отырғандығын ескерер болсақ, мұсылмандардың қазіргі кездегі 
ойлау жүйесін тәдуин кезеңінде құрылған парадигмалардан 



298

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

бөліп қарауға болмайтынын түсінеміз. Тәдуин кезеңі мен одан 
кейінгі кезең арасындағы парадигмалық байланыстың қалай 
болғанын түсіну үшін тәдуиннен бұрынғы Ислам ой танымының 
жағдайын жіті зерттеу қажет. Тәдуиннен бұрынғы уақыттағы 
мұсылмандардың өмірлері динамикаға толы болғандығын 
алға тартатын Жәбиридің айтуынша мұсылмандар ойлау 
жүйесін айқындайтын қағидалар мен мәзһаб көзқарастарына 
кіріптар болмауы себепті тіл, ойлау жүйесі, саясат және 
қоғамдық ғылымдарда өте динамикалық ижтиһадтар жаса-
ды. Осылайша тәдуин кезеңі мәдени, саяси, қоғамдық және 
экономикалық салаларда негіздер жасалған кезең болып 
есептеледі. Бұл кезеңде белгіленген негіздер мен сол кездегі 
контекстік жағдаяттар арасындағы байланыс сол кездеің 
ижтиһадтарын қалыптастырды. Тәдуин кейінгі кезеңдердегі 
ижтиһат әрекеттерінде жоғарыда айтқан байланыс қаперден 
тыс қалғандықтан жасалған барлық ижтиһад пен инновациялар 
тек бір ғана шеңбердің ішінде қалып қойды. Осылайша зерттел-
ген методологиялардың өніп шыққан сана формасы өзгермеді, 
ойлау мен пікір өрбіту тәсілдері сол қалпында кете берді.

Жабиридің көзқарасын қарастырғанымызда мәселе ақыл 
мен ой танымға байланысты екенін ескерсек, проблема алдымен 
тәдуин ілімлерін әрі объектісімен, әрі методологиясымен бірге 
қарастыру керек екені белгілі болады. Сол тәдуин ғасырындағы 
ғылым-білімге қатысты әрекеттердің негізгі объектісі діни 
мәтін (насс) болғандығы ғылыми әсері жойқын нәтижеге 
әсер етеді деген пікір бар. Діни мәтін (насс) ақылға сілтеме 
жасайтындығы үшін, еркін ақылға кедергі болады деп айыпта-
лады. Уақыттың ауысқанына, тарихтың өзгергеніне қарамастан 
мұсылман санасы әлі сол тәдуин кезеңінде қалыптастырылған 
діни санада қалып қойғандықтан еркін ойдан, рационализмнен, 
ақылды тиісінше қолданудан алыстап кетті. Осылайша Ислам 
әлеміндегі кері кетудің негізгі себептерінің бірі рационализм-
нен алшақтау болып отыр. Мұны түсіну үшін Батыстың ой та-
ным тарихына қарау керектігін алға тартқан Жабири бұған мы-



299

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

сал ретінде Батыс ой танымындағы Ренессансты келтіреді. Ол 
Батыс ақыл-ойындағы Ренессансы модерн жағдайда ғылыми 
сананың бастауы деп қарастырады және Ренессансты батыс ой 
танымының еркіндікке қол жеткізіп, рационализмге басымдық 
беруі деп бағалайды. Сондықтан да Ислам әлеміндегі кері кету 
мәселесін шешу үшін ең алдымен ақылды еркіндікке шығару 
керек және ғылыми методологияны рационализм өлшеміне 
қайта негіздеу қажет. 

Проблеманың негізгі себебі – Ислам ой танымындағы 
иррационалдық.

Жабири кері кету мәселесін дәстүрмен тығыз байланысты 
проблема деп қарастырады. Яғни, бұл дәстүрлі ой таныммен 
байланысты мәселе. Қазіргі қалыптасқан Ислам ой танымы ир-
рационалды болғандықтан ол әмбебап ақылмен байланыс құра 
алмады. Ислам ой танымындағы иррационалдықты гностика-
лық біліммен байланысты деп есептейтін Жабири гностикалық 
ағымды әрқандай иррационалдықтың негізгі қайнары деп ба-
ғалайды. Сондықтан Ислам ой танымындағы иррационалдықты 
гностикалық танымның ислами формаға айналған түрі деуге 
болады . 

Ирфан танымы тәдуин кезеңінде қалыптасты. Ирфан та-
нымындағылар гностикалық философияның әсерімен ир-
фанды эпистемологиялық парадигмаға айналдырды. Ал Жа-
бири болса білімге қол жеткізудегі әрқандай рационалды 
күш жігерді бір шетке ысырып қойып, зүһд пен тақуалықты 
эпистемологиялық тәсілге айналдырған ирфани парадигманы 
рационалимзнің алдындағы ең үлкен кедергі деп бағалайды. Ир-
фан танымындағылар дүниелік нәрселерге қарсы, бұл өмірдің 
өткінші екендігін алға тартып, одан өздерін алыс ұстауға 
тырысқандықтан бұл білім тұрғысынан дамуға, алға жылжуға 
айтарлықтай кедергі болады. Жабири ирфаншылардың сына 
өмірді құлдырау алаңы деп бағалайтынын, одан құтылу үшін 
одан тазару керектігін, ал тазару үшін өздерін дүниеге байлап 
тұрған нәрселерден арылу керек деп есептейтінін айтады. 



300

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Әдебиеттер

1. Ebu Rabi İbrahim M., Çağdaş arab düşüncesi, çev: İbrahim 
Kapaklıkaya, Ankara yayınları, İstanbul, 2005.

2. El-Cabiri, Çağdaş Arab Düşüncesinde yeniden yapılanma, çev: Ali 
İhsan Pala, Mehmet Şirin Çıkar, Kitabiyat yayınları, Ankarr, 2001.



301

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ЦЕННОСТИ В ОБЩЕСТВЕ* 

КАСАБЕКОВА Енлик Куралгазиевна
научный сотрудник Института философии, 
политологии и религиоведения КН МНВО РК

Казахстан является многонациональной и многоконфесси-
ональной и мультикультурной страной. На сегодняшний день в 
стране проживают около 130 национальностей. Среди них каза-
хи, русские, немцы, украинцы, евреи, уйгуры, корейцы, турки, 
курды, греки, болгары, карачаи, удмурты, молдаване, дунгане, 
калмыки, ингуши, туркмены, киргизы, узбеки, таджики, якуты 
и т.п. Население Казахстана около 19 млн. человек. Что касает-
ся религиозности, около 70 процентов населения считают себя 
приверженцами ислама, а остальные 20 процентов представи-
телями других религий, а также 5-10 процентов атеисты. Так 
как ислам является доминирующей религией, соответственно 
количество приверженцев ислама превышает количество веру-
ющих в другие религии. 

К монотеистическим религиям относятся (иудаизм, хри-
стианство, ислам) которые источником своего учения называют 
особое откровение Бога, записанное в Священных книгах. Ис-
лам является монотеистической религией, там, где культивиру-
ется вера в одного создателя или творца. Верующие мусульмане 
в Казахстане являются последователями ханафитского течения 
суннитского толка. Для многонациональной страны как Казах-
стан религиозности и светские ценности немаловажны для со-
хранения мира и стабильности в мультикультурном обществе.

По последним статистическим данным, в Республике Ка-
захстан насчитываются около 18 конфессий: ислам – 2683 ре-
лигиозные объединений, протестантизм – 592, православие – 

* Статья подготовлена в рамках научного проекта № АР 09260036 «Светские и 
религиозные ценности в современном Казахстане: взаимодействие и влияние на 
политику РК в сфере религии».



302

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

342, католицизм – 86, свидетели Иеговы – 60, церковь нового 
апостола – 24, общество сознания Кришны – 11, иудаизм – 7. 
На сегодняшний день на территории страны проживают пред-
ставители трех религии мирового уровня: ислама, христианства 
и буддизма.  

В 1991 году Казахстан наравне с другими государствами 
СССР получил свою независимость. До развала СССР во всех 
постсоветских странах царил атеизм, то есть было полное отри-
цание Бога. Была вера в идеологию коммунизма и компартию. 
Прошло более 30 лет со дня обретения независимости Респу-
блики Казахстан. За годы независимости казахстанцы достиг-
ли нового уровня развития, в том числе в науке, в частности, 
в религиоведении. В данном вопросе сыграла роль правиль-
ная и грамотная дипломатия и расстановка приоритетов, вы-
сокая ответственность граждан РК. Несмотря на ряд проблем 
в пути становления независимой страны Казахстан уверенно 
двигался вперед, сохраняя мир и стабильность. С обретением 
независимости, страны бывшего СССР получили возможность 
возродить свои традиции, культуру, произошла культурная и ду-
ховная модернизация. Наша страна вступила в новый историче-
ский период. Таким образом, мы взялись за два особо важных 
процесса возрождения – политическую реформу и экономиче-
скую модернизацию. Наша цель ясна, направление известно 
– войти в число 30 самых развитых стран мира. Оба процесса 
модернизации имеют четкие цели и задачи, приоритеты и пути 
их достижения. Рухани жаңғыру – это целый комплекс мер по 
возобновлению духовных и культурных начал. 

 Человеческие ценности прежде всего быть человеком и 
оставаться им при любых обстоятельствах. На сегодняшний день 
немаловажным аспектом для человечества являются материаль-
ные ценности и они меняются в зависимости от материального 
состояния и социального положения человека. Например, для не-
которых людей в приоритете ценность жить в роскоши,  кататься 
на дорогой машине и в лучшем случае жить за границей на бере-



303

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

гу моря, в худшем случае жить в добротном доме. А для бедного 
человека ценность – это быть сытым, иметь хотя бы свой малень-
кий очаг. А для больного человека ценность это быть здоровым. 
Вкратце, человеческие ценности  могут меняться в зависимости 
от человека и от обстоятельств. Главное отличие духовновных 
ценностей от человеских ценностей это их стабильность. Если 
перейти к перечню религиозно-духовных ценностей, первое – 
вера в Бога, затем покорность, честность, доброта, моральность, 
милосердие, глубокое и обширное отношение на  происходящее 
вокруг остаются навсегда и полагаться на Всевышнего.  

Казахстан является светским государством. Здесь возни-
кает естественный вопрос «Что такое светскость глазами ка-
захстанцев?». В книге «Зайырлы ел қайырлы ел» известного 
теолога-религиоведа Д.Т. Кенжетай дано определение терми-
ну «свесткость» а также этимологии слова: «Само слово свет-
скость на казахском языке немного изменено по фонетическим 
закономерностям казахского языка «зайырлылық» исходит от 
арабского «захири» гласный, очевидный [1]. Светскость – это 
совокупность таких понятий как гуманизм, взаимоуважение, 
толерантность, терпимость и свобода. Следовательно, светские 
ценности соответствуют определению светскости. Самой глав-
ной ценностью светскости считается гуманизм или другими 
словами человечность. Изначальный перевод слова светскость 
исходило от слова свобода и гласность. Согласно  исследова-
ниям, светскость – это не только открытость и гласность, но и 
толерантность, уважение к взглядам других людей. Светскость 
– это не атеизм, это позиция. Эта позиция является главным 
инструментом в урегулировании взаимоотношений людей в 
обществе, представителей различных этносов и религии. Ком-
петентные органы государства, рассматривающие позицию го-
сударства в рамках закона и регулирующие ее юридическими 
нормами – это органы государственной власти. Начиная с мест-
ной администрации, Управления по делам религий, Комитета 
по делам религий, государство. 



304

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Светскость и религиозность два важнейших феномена ко-
торые существуют наравне и сплачивают народ под одним фла-
гом. Светские и религиозные ценности дополняют друг друга. 
Но иногда излишняя религиозность и светскость носит разру-
шительный характер. Например, либеральные ценности, такие 
как равноправие мужчин и женщин иногда приводят к феми-
низму и это польностью отрицает исламские  ценности, там где 
мужчины обладают особым приоритетам согласно восточному 
менталитету. Нельзя разделить эти два феномена именно у нас 
в стране, они взаимосвязаны друг с другом. «Светскость» пре-
жде всего орудие процветания и продвижения идеи для нашего 
государства. По этому поводу первый президент Республики 
Казахстан Н.А. Назарбаев в своей речи на сайте www.kazislam.
kz отмечает: «Светское государство и общество – это наш исто-
рический выбор. Светский не означает атеистический подход. 
Светское – это передовое, толерантное, открытое общество» [2].  

Урегулирование со стороны государства феноменов свет-
скости и религиозности производится следующими норматив-
ными документами: самое главное из них Конституция РК и 
Нормативно-правовые акты по делам религий. Главным кон-
ституционно-правовым актом светскости является Конституция 
Республики Казахстан. Все народы, населяющие территорию 
Казахстана, в настоящее время признают феномен светскости 
и уважительно относятся к тем, кто делает его образом жизни. 
В подтверждении указанных слов отмечены в І пункте I ста-
тьи Конституции РК: «Республика Казахстан утверждает себя 
демократическим, светским, правовым и социальным государ-
ством, высшими ценностями которого являются человек, его 
жизнь, права и свободы» [3, 1]. 

В целях укрепления международных, межрелигиозных в 
том числе и межконфессиональных, межкультурных отношений 
Казахстан со своей стороны делает всевозможные шаги. Один 
из них многозначимый проект  «Съезд лидеров мировых и тра-
диционных религий», который проводится регулярно. Первое 



305

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

заседание этого съезда состоялось 23-24 сентября 2003 года в 
Астане. В работе первого религиозного форума в Астане при-
няли участие представители религий ислама, христианства, иу-
даизма, синтоизма, индуизма, буддизма и т.п. И эти шаги играли 
немаловажную роль в укреплении мира и международных от-
ношений. Профессор, Академик НАН РК А.Н. Нысанбаев от-
мечает: «Многие специалисты в области гуманитарного знания 
справедливо предлагают всемерно развертывать исследование 
проблемы межэтнического и межконфессионального согласия 
и диалога различных культур в полиэтнической реальности и 
заниматься поиском его глубинных оснований, коренящихся в 
духовности общности, внутреннем мире людей, в универсаль-
но-всеобщих человеческих ценностях» [4, 300]. Подведя итоги 
вышеуказанных слов можно сказать светскость позволяет жить 
и быть свободных в рамках существующего закона.

Литература

1. Кенжетай Д.Т. Зайырлы ел болу мен дін ұстау мәселелері  
[Электронный ресурс] URL https:// https://abai.kz/post/15090 

2. Зайырлылылық тұжырымдары [Электронный ресурс] URL 
https:// http://www.kazislam.kz_in_kz.htm

3. Конституция Республики Казахстан. – Алматы, 1995. – 145 с.
4. Нысанбаев А.Н. Межконфессиональный диалог как фактор 

обеспечения региональной безопасности и  стабильности // Религия 
в политике и культуре современного Казахстана. – Астана: Елорда, 
2004. – 312 с.



306

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ӘДЕТ-ҒҰРЫП ПЕН САЛТ-ДӘСТҮРДІҢ 
ШАРИҒАТПЕН БАЙЛАНЫСЫ

ЖӘНЕНҰЛЫ Әділ
исламтанушы магистр

 
Аса Мейрімді,ерекше Рақымды Алланың атымен бастай-

мын. Барлық мадақ әлемдердің иесі Аллаға тән. Салауатпен  
сәлем елшілердің төресіне,оның әулеті мен сахабаларына бол-
сын.

Қазақ халқының салт-дәстүрі – дегенде бірден ойымызға 
кең далаға қоныс тепкен, жазы жайлауда, қысы қыстауда 
табиғатпен біте қайнасқан рулар мен ұлыстардың өмір сүру 
мәдениеті келеді. Иә, жап-жасыл кең дала, бір-бірімен таласа 
өскен изен, жарыса бой көтерген жусан, жас бетеге иістері де 
күншуақты салқын сәскенің қош лебіндей. Шырылдап ұшқан 
бозторғай, жақын сайлардан анда-санда үн қатқан көкектің 
нәзік үні тау-тасқа паш етіп жатқандай. Кейде жақын жердегі 
кең жайылым «Қорықтан» адырға қарай шеттей ұшқан бір топ 
үйректің сыпсың қанат қағыстары естіледі. Кең көгалға жайыла 
қонған ақ үйлі бай ауылмен қатар, біраз бұрын ғана қоныстанған 
кедейдің жыртық, жамау үйлері де көрінуде. Жайлауда мал 
жайған ағалар, шалғайда қырман суырған көкелер, ал үйлердің 
маңында түтінін бұрқыратып самаурын қойған жеңгелер, оған 
қоса қазанда қайнаған ет, бесіктегі емізулі бала, үй маңындағы 
сайда асыр салып жүгірген жас қозыларға көз сала отырып, ке-
реге киізі көтерілген үйде, түскі асқа отағасын күту үстіндегі 
бейне елестейді. Иә, есігі түрулі, түңілігі айқара ашылған алты 
қанатты кең киіз үйде немерелеріне ертегі айтып отырған Зере 
сияқты әжелер, бір бұрышта биік төсек жанында дөңгелек 
үстелге шынтақтап отырып кітапқа үңілген Абай атамыздай 
ағалар да осындайда еске түседі. Кең сайда ат шаптырып үйір-
үйір жылқыларды қайырып жүрген Оспан сияқты үлкен ағаның 
інілері де көз алдымызға келіп тұрады. 



307

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Осы бейнелермен мақаламыздың негізгі тақырыбына жол 
тартатын болсақ, қолымыздағы Мұхтар Әуезовтің «Абай жолы» 
атты еңбегіне көңіл бөлмей кетуге болмас. Жазушы бұл туын-
дысында біздерге қаймағы бұзыла қоймаған қазақ халқының 
өмір сүру салтын, діні мен ділін, қоғамының рухын ашық                    
баяндауда. 

Аталарымыздың Ислам дінін берік ұстанғанын тарихтан 
жақсы білеміз. Сөзіміз дәлелді болуы үшін, қазақтың салт-
дәстүрлері қазақты осы күнге дейін Ислам дінінен алыстатпай 
алып келгендігін «Абай жолы» романынан  іздеуге тырыстық.

Тақырыбымызға кіріспес бұрын, араб тіліндегі «ғұрып» 
сөзінің тілдік және терминдік мағыналарына, сонымен қатар 
шариғаттағы орнына тоқталуды жөн көріп отырмыз.

 Әдет-ғұрыптың тілдік мағынасы: )عَرَفَ يعَْرِفُ(   сабақты 
етістігінен жасалған есім сөз )العرُْف( ұғымы лексикада және 
қазақ халқының дәстүрлі мәдениетіне қатысты терминдік 
жүйеде бізге араб тілінен енген «ғұрып, әдет-ғұрып» сөздерінің 
баламасы. Яғни: «Адамдардың өз әдеттерінде, қарым-қаты-
настарында көріп білген нәрсесі».

Терминдік мағынасы: «Ол әрдайым қайталануы себепті 
адамдардың арасында бекітілген, әдетке айналып, орныққан 
және ақылды адамдар тарапынан қабылданған  дағды».

Әдет-ғұрыптың шариғи үкімдерде де дәлел болатынын айта 
кеткен жөн. Әсіресе, Әбу Ханифа мәзһабының «Усулы фиқһ» 
ілімінің негізгі қағидаларының бірі болып табылады. Оған дәлел:  
Құран Кәрімде «Ғафу жолын ұста,ғұрыппен әмір ет және 
надандардан теріс айнал».1* Ибн Масғудтан    риуаят етілген 
хадис бойынша: Пайғамбарымыз     : «Мұсылмандар жақсы деп 
санаған нәрсе, Аллаһтың алдында жақсы, мұсылмандардың 
жаман деп білгені Аллаһтың алдында жаман»2**, – дейді. Бұл 
жерде әдет-ғұрыптың дәлел болатындығы айтылған3,***дегенмен 
әдет-ғұрыптың дәлел болуы үшін мына шарттар керек:

1 Ағраф сүресі-199
2 Ахмад, Абу Дәуіт.
3 Толығырақ қараңыз; «Дін мен Дәстүр» 1-кітап.

 
 



308

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

– ол Құраннан немесе сүннеттен оған қарама-қайшы бола-
тын шариғи дәлелдің болмауы;

– әдет-ғұрып күмәнсіз, бұлтартпас дәлелге қарсы келмеуі 
керек, егер қайшы келсе шариғи тұрғыдан дұрыс емес, батыл 
ғұрып болып саналады4.*

«Абай жолы» эпопеясында Ислам дінінің көрініс табуы
Бірінші көрініс: Кітаптың бірінші томы жас Абайдың 

қаладан қайтуымен басталады. Иә, қаладағы медресесін 
тәмамдап үйіне оралған жас Абайды қарсы алып тұрған әкесінің 
сөздерін кітап тілінен тыңдайық: «Балам, бойың өсіп, ер жетіп 
қалыпсың -ау!» – деді. Жас Абайдың жауабы: «Шүкіршілік, 
әке... қазіреттің рұқсатын, Фатихасын алып қайттым», – деді. 
Бұл жерде: ақылы кірген жас балаға діни ілімдерді үйретудегі 
көрініс. Ол кездегі дәстүр бойынша балаға Құдайын, өзін, дінін 
үйрету бірінші мәселе екенін бейнелеуде. Негізін Ислам дінінен 
алған аталарымыз мына хадиске жүгінсе керек: 
بوُا أولَدكَُم على ثلَاثِ خِصَالٍ : على حُبِّ نبَِيكُّمْ , وَ حُبّ أهَْلِ بيَْتِهِ , و عَلى قِرَاءةِ  »أدِّ

القرَآنِ , فإنّ حَمَلةََ القرآنِ في ظِلِّ اللهِ يوَمَ لا ظِلّ إلا ظِلِّهِ , مَعَ أنْبِيائِهِ و أصْفِيائِهِ.«
«Балаларыңа үш нәрсені үйретіңдер! Пайғамбарларыңды 

сүюді және Оның отбасын, Құран оқуды, расында Құран 
білетін адам қиямет күні пайғамбарлармен және асфиялармен 
бірге болады»1**.

Жалғасында байқағанымыз, діннің тек негіздерін ғана 
емес, одан әрі тереңірек оқытатынын да көруге болады. Жас 
Абай әжесі Зеремен сәлемдесіп болған соң құлағына сыбырлап 
оқыған өлеңнің қайдан алғанын кітап баяндауда: «Бұл өзінің 
биыл осы көктемде Науаи, Физулиді оқып жүріп жазған өлеңі 
болатын»2.***

4 Ескере кететін жәйіт: Әдет және ғұрып сөздерінің мағынасы бір десе болады. 
Кейбір шриғат кітаптарында «урф» сөзін қолданса, енді біреулері «әдет» сөзіні 
басымдық берілген. 
1 Табарани, Ширази.
2 Абай жолы 1-том.



309

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Екінші көрініс: Бірінші көріністің тағы бір сыры. Абайды 
медреседен алып келуге жіберілген Байтас пен Жұмабайдың 
екінші міндеті қаладағы Ахмед Рыза молдадан ауылдағы болған 
оқиғаға3*байланысты пәтуа4**сұрап қайтуы болатын.

 Бұл оқиғаның біздің түйетініміз; Ол кезде Ислам діні 
өмір сүрудің өлшемі, заңы еді. Сондықтан да, сол кездің адам-
дары тығырыққа тірелген әрбір істерінде табылмай жүрген 
мәселелерінің шешімін дін ғалымдарынан сұрайтын, солардың 
ақыл-кеңесіне жүгінетін.

Үшінші көрініс: Жас Абайдың үйленуі. Қалыңдықты он 
алты жастағы Абай емес, әкесі Құнанбай таңдап, сол кездегі 
атақты билердің бірі Алшынбаймен құдаласады. Дінімізде 
үйлендірмек болған ұлымыз немесе тұрмысқа бермек болған 
қызымыз жас болса, яғни балиғат жасына жаңа толып, жақсы-
жаманды әлі толықтай ажырата алмаса (Ханафи мәзһабында) 
әке-шешелері үйлендірулеріне болады1.***

Төртінші көрініс: Бұл көріністен қазіргі таңда елімізде 
кеңінен жайылған дәстүрімізді ашық көре аламыз. Зере әжеміз 
дүние салғанда, Абай атамыздың ең бірінші жасаған ісі кітапта 
былай баяндалады: «Зере әжесін қойып қайтқан күні кеш-
ке, әжесінің төсегіне отырып алып, Құран аударуға кірісті. 
Анасының аруағына арнайтын дағдылы Құран хатымды молдаға 
оқытпай, өзі оқитын болды. Бір жұма бойы сол Құранды екі ау-
дарып шықты. Бір ас үстінде әкесі Құнекең Абайға:

 – Жай аударады екенсің! – деп еді, Абай жауап қатқан жоқ.
Абай әжесіне сауабы мол болсын деп, Құранды өзгеше 

ықыласпен, асықпай, соншалық мүлгіп, мінәжат қып оқиды. 
Құранның кейбір парасының үстіне ұзақ отырып қап, жалғыз, 
жасырын ойлар да ойлайды».

3 Зина оқиғасына «Рәжім» пәтуасы.
4 «пәтуа» белгілі бір мәселенің діни үкімі
1 Тақырыпқа кеңірек қараңыз! Имам Сарахсидің «Мабсуты» (кішкентай ұл қызды 
үйлендіру бабы) 



310

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Бұл дәстүрді біздің аталарымыздың сонау замандардан 
бері үзбей жасап келе жатқанын көреміз. Иә, қазіргі таңда кең 
етек алған салт-дәстүріміздің бірі осы болса керек. Дүниеден 
өткен марқұмдарға Құран оқып, оны бағыштау. Әрбір жиын, 
кішігірім мәжілістер, тіпті шағын ғана жанұялық басқосуларда 
Құраннан бір сүре немесе бірнеше аяттар оқылып, дүниеден 
өткендерімізге бағышталып жатады. Халқымыз мұның негізін 
Пайғамбарымыздың r мына хадисінен алса керек:
نْسَانُ انْقطََعَ  عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ، أنََّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ، قاَلَ: » إِذاَ مَاتَ الِْ

عَنْهُ عَمَلهُُ إِلَّ مِنْ ثلََثةٍَ: إِلَّ مِنْ صَدقَةٍَ جَارِيةٍَ، أوَْ عِلْمٍ ينُْتفَعَُ بِهِ، أوَْ وَلدٍَ صَالِحٍ يدَْعُو لهَُ  
«Адам дүниеден өткенде үш нәрсенәң сыртында бүкіл 

амалы кесіледі, ашық садақа (салдырған мешіт, көпір), адам-
дар пайдалансын деп қалдырған ілім (шәкірт, кітап), артынан 
дұға жасайтын жақсы ұрпақ»2*.

Жоғарыдағы оқиғаның екінші бейнесі. Абай атамыздың 
Құранды асықпай оқуының сыры «өзгеше ықылас» екені ба-
яндалуда. Осыған ұқсас әл-Әзһар университетінің докто-
ры Д. Мұхаммад әл-Жунди ұстазымнан естіген бір сөзді де 
келтіре кетсем: «Дүниеден өткен ата-анасы немесе қандай 
да бір туысқаны болсын Құран бағыштағысы келсе, Құран 
оқуды білген жағдайда өзі оқығаны абзал, өйткені басқалар 
қаншалықты ықыласпен оқитыны белгісіз». 

Бесінші көрініс: Құнекеңнің қажылық сапарына аттануы 
және Абай атамыздың қажыларға кітаптан жол қарастыруы. 
Бес парыздың бірі болған қажылықтың шарттарының бірі – 
ақшалай қаражаттың болуы. Ол кездері қалталы болғандардың 
кез-келгені қазіргідей қажылыққа бара бермейтін, оның 
себебі жолдың қиындығында, қайта оралу-оралмаула-
ры екіталайлығында болса керек. Өйткені қазіргідей ұшақ, 
тікұшақ, пойыз немесе автобус дегендей көліктер жоқ, бар 
сүйенетіндері астыларындағы аты мен түйесі ғана. Оған қоса 
сенімді жолдас пен жол көрсететін адамың болуы қажет. Жа-

2 Муслим.



311

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

зушы М.Әуезов қажылық оқиғасына «Абай жолының» екінші 
томының басында кеңірек тоқталған. Бұл қажылық сапары-
нан қиындығына қарамастан ол қоғамдағы адамдардың Ислам 
дініне қаншалықты берік болғанын түсінеміз. 

Алтынша көрініс: Соңғы көрінісіміз нағыз мұсылман 
қоғамын бейнелемек. Әкесіне барып қайтқан Оспан арада 
болған оқиғаны Абай ағасына былай әңгімелейді: «Бүгін әкемнің 
алдына барып қалып едім. «Аузың ораза ма? Бес уақыт намаз 
оқимысың? Мұсылмандық парызын атқарамысың?» – деп, дәл 
бір Мүңкәр Нәкірдей тергеуге алғаны». Әкесінен қорыққан жас 
баланың жауабы: (жоқ десем). «Шатақ шығатын. Сонан соң 
қайтейін?! Амал жоқ, дәретсіз намаз да оқыдым. Өтірік ораза да 
болдым. Бүйте берсе, шындығына біржолата көзін жеткізейін 
деп, өзімен бірге ауыз да аштым1*. Жаңа ауыз ашарға істеген 
барлық ыстық тамағын сыпырып-сиырып жеп, үйге қайтып 
келдім». 

Бұл жерде баласын қаншалықты Аллаһтың әмірлерін 
ақсатпай орындауда екенін білгісі келген әке мен бала арасында 
әңгіме және ерке әрі жас Оспанның әкесіне шынын айтуға бата 
алмай өтірік айтқаны баяндалуда. 

Иә, жас баланың аты жас бала, ер жетіп ақыл тоқтатқанға 
дейін оған айтылған дүниенің айтылған жерінде қалатыны да 
рас.

Ислам дінінің басқа салаларға әсері 
Ислам діні қазақ халқының әдет-ғұрпымен ғана емес, өмір 

сүру салтымен де біте қайнасып, араласып кеткен. Оған да мы-
сал болатын дәлелдер аз емес. 

Тілімізде: Қазақ тілінде араб тілінен енген сөздер өте көп. 
Бұл сөздерді біз Ислам дінін өзгелерге үйрету мақсатымен кел-
ген арабтардан үйрендік. Мысалы:

 Есімдерімізде: Рамазан. Әбдіразақ. Махмұт. Әділ. 
Әбдіғаппар. Абдулла т.б.

1 Нәпіл ораза болса керек.



312

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Білім саласында: қалам, дәптер, кітап, мектеп, мұғалім, 
ұстаз, хикмет, пән т.б.

Мәдениет саласында: әкім, үкімет, қазы, пайыз, әділет, 
тәрбие, үкім, сәлем т.б.

Дін саласында: рамазан айы, (оразасы) таспих, ғұсыл, тая-
мум, тәкбір, тәкаппар, мінажат, жамағат, құрбан, ғайбат, мәсі т.б.

Жалпы: уәде, аса (таяқ), медет, апат, есеп, лайық т.б.
Әдебиет саласы: Әдебиетіміз араб сөздерімен бірге 

араб немесе Ислам ілімдерінен де көп пайдаланған. Ислами 
құндылықтарды баяндауда қазақ әдебиетінің әдісін қолдана 
отырып, аталарымыз Құран аяттарын, хадистерді өлең 
шумақтарымен жеткізген. Тіпті ғылымқал кітаптарын да1* әдеби 
әдіспен жазғандарын қазіргі күні оқып жүрміз. Сол еңбектердің 
бірі – Абай атамыздың «Қара сөздері». Абай атамыздың «Қара 
сөзінде» тұнып тұрған ислами ілімдермен қатар қазіргі таңда 
аудара алмай жүрген кейбір терминдеріміздің қазақша аудар-
масын табуға болады. Аздап ішіндегі ілімдерге тоқталатын 
болсақ, мыналарды айтуға болады: Он екінші сөз; жалпы Ис-
лам жайлы. Он үшінші сөз; яақини иман және тақлиди иман. 
Он алтыншы сөз; рия және оның зарарлары жайлы. Жиырма 
бесінші сөз; ілімге, тіл үйренуге ынталандырады . Жиырма 
сегізінші сөз; тағдыр жайлы. Отыз екінші сөз; білім үйренудегі 
алты себеп баяандайды. Отыз төртінші сөз; дүние және 
ақырет өмірі жайында сөз етеді. Отыз бес және отыз алты; 
Пайғамбарымыздың    хадисының шархы1.** Отыз сегіз; ақида 
дәрі-сі т.б. 

Мақал мәтелдерімізде:2***(мақаламыз ұзады). т.б.
Қорытынды
Қарусыз бейбітшілікпен һижри3****жыл санағы бойынша 96 

жылы қазақ даласына аяқ басып келген Ислам дініне қазақ халқы 

1 «Мұсылмандық шарты» Қ.Шәкәрім.
1 «шархы» түсінігі.
2 Кеңірек қараңыз! «Дін мен Дәстүр» бет. «Сүннет-салтымыз хадис-ғұрпымыз»
3 Ай календары.



313

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

өз еркімен мәжбүрсіз толық кіргенін ашық айта аламыз. Сол 
уақыттан бері Ислам дінін берік ұстанған ата-бабаларымыздың 
өмірлеріне Мұхтар Әуезовтің «Абай жолы» атты еңбегі арқылы  
көз жүгіртуге тырысып көрдік. Ата-бабаларымыздың атымен 
ғана емес, затымен де мұсылман болғандығына бұл эпопея 
жақсы дәлел. Осыған қарамастан мойындамайтындар бар. (Он-
дайлар әрдайым болған әлі де болуда) Біз ол сияқты кей кер-
тартпа бауырларымыздың іс-әрекеттеріне қарап, алға қойған 
мақсаттарымыздан бас тарту туралы ешқашан ойламауға 
тиіспіз.

Ескерту: Құрметті баға беруші ағалар. Қатесіз, ислам шеңберінен 
шықпай жазған болсам бір Аллаһтың көмегі және мейрімімен болғаны. 
Ал қате жерлеріміз бар болса кешіріммен қарауларыңызды өтінемін. На-
сихат пен ескертулеріңізді айтуды ұмытпаңыздар. Рахмет! 

Әдебиеттер

1. «Құран Кәрім»
2. «Хадис жинақтары»
3. «Абай жолы» 4-том. Мұхтар Әуезов. «Жазушы» баспасы, 2002 ж.
4. «Хадис ілімі (тарихи және әдіснамасы)». – «Нұр Мүбарак» 

баспасы, 2010. – 300 бет. Қайрат Құрманбаев.
5. «Илму усулу фиқһ». – «Дарул Хадис» баспасы, 2003. – 272 бет. 

Абдул Уаһһаб  Халлаф.
6. «Дін мен дәстүр»1-кітап. – «Ғибрат» баспа үйі, 2013. – 192 бет.
7. «Сарахсидің Мабсуты» 30-том. Ахмад ибн Аби Сәһл Шамсул 

Аимма Сарахси. (Ханафи фақиһы).



314

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ЖАҢА ҚАЗАҚСТАНДАҒЫ ДІН МӘСЕЛЕЛЕРІ
								      

САДЫҚОВ Дарын Каукенұлы
Семей қаласындағы Шәкәрім атындағы 

университетінің аға оқытушыcы,
тарих магистрі

Жаңа Қазақстан – зайырлы мемлекет! 
Зайырлылық – мемлекеттің дінге демократиялық си-

патта екенін, діни сенім бостандығының мемлекет тарапы-
нан қамтамасыз етілетінін білдіреді. Дін мен Мемлекет ара-
сында рухани құндылықтарға бағытталған байланыстардың 
орнағандығымен сипатталады. Ауқымы кең ұғым. Зайырлылық 
– адамның діни сенім мен дүнитанымдық еркіндігін қолдап, ру-
хани құндылықтарымызды дәріптей алуымыз.

«Қазақстан республикасы өзін демократиялық, зайырлы, құ-
қықтық және әлеуметтік мемлекет ретінде орнықтырады, оның 
ең қымбат қазынасы – адам және адамның өмірі, құқықтары мен 
бостандықтары» – деп, конститутцияның 1-ші бабында жазылса 
[1], Қазақстан Республикасының «Діни сенім бостандығы және 
діни бірлестіктер туралы» заңының 4-бабында «Діни бірлестіктер 
мемлекеттен бөлінген» – делінген. Бірлестіктердің мемлекет-
тен бөлінуі зайырлы елдің белгісі боп табылса да, адамдардың, 
аталған бірлестіктердің қоғам өмірінен ажырамайтындығын 
ұғынуымыз керек. Бұл дегеніміз, дін таңдау еркіндін берумен 
қатар, оны ұстанушы мен ұстанбаушылардың тең құқықта 
болуын қамтамасыз етеді. Яғни, зайырлы мемлекет өзінде 
тұратын барлық азаматтардың діни сенімдеріне қарамастан 
бірдей қарайды. Олардың діни ұстанымдары мен көзқарас-
тары мемлекет тарапынан қолдау таппайды, артықшылықтар 
берілмейді. Дін ұстанатындар мен діни бірлестіктерді қо-
ғамдағы қайырымдылық, мәдени, гуманитарлық қызметтерді 
ұйымдастырушылар деп қабылдайды және осы бағыттағы іс-
шаралар барысында бірлесіп жұмыс атқарады.



315

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Сонымен, зайырлы мемлекет азаматтардың дін таңдауына, 
дінге қатынасына, яғни діни сенімдеріне араласпайды, діни 
бірлестіктерді қаржыландырмайды, олардың жұмыстарына 
араласпайды, заңға қайшы болмауын қадағалайды. Дінге 
сенім білдіретін және сенбейтін адамдардың, барлық діни 
бірлестіктердің өзара ынтымақтастықта, сыйластықта болуын 
қолдайды. 

Діни бірлестіктер, өз кезегінде мемлекеттік биліктің, 
мемлекеттік органдардың қызметтеріне араласпайды, саяси 
партиялар мен ұйымдардың жұмыстарына қатыспайды, оларға 
қаржылық көмек жасамайды, мемлекеттің бекіткен заңдары ая-
сында жұмыс атқарады. 

Тәуелсіздік алғанымызға 30 жыл өтсе де әлі жастар арасын-
да, жалпы қоғамда зайырлылықтың толық мағынасын түсіндіре 
алмай келеміз. 

Біздің демократиялық қоғамымызда дін мемлекеттік мәрте-
беге ие емес, бірақ зайырлы жүйеде діни білімге, дінтанулық 
білімге тыйым салынбаған. Тәуелсіздік алғаннан кейін қоғам-
да зайырлылықты пайдаланып, Исламның, Христианның, 
Будданың атын жамылған, өздерін дін насихатшысы ретінде 
таныстыратын түрлі діни ұйымдар мен топтардың бірден 
қаптағанын білеміз. Кеңестік биліктің,  тоталитарлық жүйенің 
құрсауынан енді босаған Қазақстан үшін, оларға рұқсат бeруден 
басқа амал болған жоқ. Ол кезеңдерде барлық діндерге жол 
ашылып, миссионерлік қызметке еркіндік берілгендіктен, түрлі 
діни ағымдар мен ұйымдардың күн сайын көбейуі түсінікті 
жағдай. Сатушының өз тауарының сапасын мақтап сататыны 
сияқты, миссионер діндарлар көше кезіп, үй аралап, түрлі ак-
цияларды ойлап тауып өздерінің ұйымдары мен көзқарастары 
туралы ақпарат беретін діни кітапшалары мен парақшаларын 
еркін таратты. 

Тәуелсіздікке қолымыз жетті деп қуанғанымызбен, ел ішін-
дегі жағдай, халықтың әл-ауқаты мәз емес болатын. Оның өз 
себептері бар. Дінге қатысты себептеріне тоқталсақ, ұзақ жыл-



316

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

дар бойы атеисттік көзқарастың кең жайылуынан, діни таным-
дары Құдайдың жоқтығымен әспеттелген, діни сауаттылығы 
өте төмен болған халқымыздың көпшілігі балаларына дін жай-
лы ұғындырудан бұрын, өз діни білімдерін толықтыру мәселесі 
бірінші кезекте тұрды. Соның салдары, Елімізге көптеп келе 
бастаған діни ұйымдар мен ағымдар өз қатарларына қазақ аза-
маттарын көптеп тарта алды. 

Жоғалтқан, ұмыт бола бастаған діни сенімдерін, Тәуелсіз 
елдің азаматы ретінде рухани азықпен толықтыруға мүмкіндік 
алған қазақстандықтарға осы діни ұйымдар мен ағымдардың 
қосқан «үлесі» зор болды. Қазақстан есін жинап, дамушы 
елдердің қатарына қосыламыз дегенше аталмыш ұйым-ағымдар 
миссияларын артығымен орындады десекте болады. 

Бастапқыда емін-еркін уағыздарын айтып, діни парақ-
шаларымен кітаптарын таратып жүрген ұйым-ағымдардың іс-
әрекеттері уақыт өте келе мемлекет тарапынан қадағалана ба-
стады. Бірақ, ел ішінде адамдардың ойларын бұзып, жағдайы 
түзеле бастаған мемлекетімізді халық арасына басқаша 
түсіндіретін дәстүрлі емес діни ағымдардың жұмыстары 
толастаған жоқ. Қазақстанды мұсылман діні дамыған немесе 
исламды мемлекеттік дін ретінде жариялаған мемлекеттермен 
салыстырып, еліміз осы елдер сияқты өмір сүру керектігін, сол 
елдің тұрғындары сияқты киіну керектігін алға тартатын ис-
ламнан шыққан ағымдар мен қатар, күнәдан арылудың жеңіл 
жолдары мен адам еркіндігін дәріптеп, ел азаматтарының қоғам 
тарапынан талап етілетін, өз өміріне қатысты міндеттемелері 
мен борыштарын жасамауға шақыратын христиандық және 
буддалық дәстүрлі емес діни ұйымдары өз мақсаттарын әр түрлі 
әдістермен іске асыра берді. 

Бұқаралық ақпарат құралдарының ақпараттарына сүйенсек, 
2009 жылы «Ислам және Өркениет» газетінің №31 санында 
келесі ақпараттар жарияланған. Қазақстан халқының 70,2 пай-
ызы исламды ұстанатын мұсылмандар. 26,3 пайызы христиан 
дініндегі еуропалық ұлт өкілдері. Сондай-ақ, 0,1 пайызы буд-



317

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

да дінінің на-ным-сенімін ұстайтындар. Соңғы санақ (2009) 
қортындысы бойынша 39172 қазақ христиан, 1923 қазақ идуа-
изм, 749 қазақ будда дінін қабылдаған. Бұл өз кезегінде дәстүрлі 
емес діни ұйымдар мен ағымдардың қаншалықты белсенді 
жұмыс жасағанын көрсетеді.

Осы жайттарды ескере келе 2009-2010 оқу жылында Қа-
зақстанның барлық жалпы білім беретін орта мектептерінде 
Дінтану пәнін қосымша сабақ ретінде жүргізу ұйымдастырылып 
енгізілген. Бірақ, өкінішке орай, көптеген мектептерде атал-
мыш пән тек сабақ кестесінде ғана тұрғандығы. Әр оқу 
мекемесі өз ыңғайларына қарай пайдалануда. Бірінде сабақ өз 
уақытында, кестеге сай өткізілсе, енді бірінде сабақ уақытын 
мектеп ауласын тазалау (сенбілік), басқа қосымша сабақтарға 
дайындау жұмыстары ұйымдастырылатыны қынжылтады. 
Демократиялық мемлекет болғандықтан, еліміз үшін діннің 
орыны ерекше. Бұл білім саласындағы өзгеріс көптеген 
қазақстандықтардың көңілінен шықты, дәл керек кезінде 
енгізілген, қажеттілігі мол пән ретінде пікірлер айтылды. Сондай-
ақ, пәнді оқытып, жоғары деңгейде жүргізетін мамандардың 
жоқтығы біраз қиыншылықтар туғызды. Себебі, дінтануды өз 
маманы жүргізбесе, оқушының діни санасының қалыптасуы 
мен дүниетанымының дұрыс жолға бағытталуы айқын емес, 
сондықтан да, аса жауапкершілікті талап ететін пән. Бұл мәселені 
шешу барысында тарих пәні мұғалімдеріне біліктілікті артты-
ру курстары ұымдастырылып, өткізіліп, сертификаттар табы-
сталды. Жаңа пәннің жалпы білім бағдарламасына енгізілуінде 
мұндай мәселелердің болуы, олардың шешу жолдарында түрлі 
іс-шаралардың ұйымдастырылуы заңдылық. Қазақстан Респу-
бликасында Дін істері туралы агенттік құрылған күннен бастап 
елдегі діни сауаттылық және діни оқу орындарындағы білім 
беру деңгейін дамыту мәселелері бойынша Білім және ғылым 
министрлігімен өте тығыз байланыста жұмыс жүргізуде. Соны-
мен қатар, бірнеше жоғары оқу орындарында дінтану кафедра-
лары ашылды. 



318

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Елімізде рухани келісім, толеранттылық, конфессияаралық 
және мәдениетаралық сұхбат, жалпы адамзаттық ізгі құндылық-
тарды жастар бойына сіңіру, қоғамның тұрақтылығын нығайту 
мақсатында жасалған іс-шаралар Қазақстан халқының сана-
сезімін қайта жаңғыртуға ықпал етті. Жаңа Қазақстан қоғамын 
ілгері дамытуда өзара түсіністік пен құрметке, келісімге келе 
отырып, сол арқылы болашақ ұрпақтың патриоттық сезімін 
қалыптастыруға жол ашады. Қазақстан поликонфессионал-
ды, полиэтникалық мемлекет, сондықтан елдегі тұрақтылық 
мәселелесі сұхбат пен діндердің бейбіт қатар өмір сүруі арқылы 
ғана мүмкін. 

Қазіргі әлемде діни ахуал өте тұрақсыз болып отыр. ХХ 
ғасырдың екінші жартысынан бастап ислам туын көтерген  
лаңкестік майданға шықты. Ислам діні – бейбітшілік пен 
сүйіспеншілікті уағыздайтындығы адамзатқа мәлім, алайда 
көптеген жастар жер шарының әртүрлі аймақтарынан Талибан, 
Джихад-ан-Нусра, ИГИЛ (ДАИШ) ұйымдары жасақтарына ай-
налуда. Дегенмен Қазақстан аумағына басқа экстремистік ұйым-
дардың, соның ішінде Хизб ут-Тахрир аль-Исламидің эмис-
сарлары кіріп кеткен жайттар орын алған кездер болды. Олар 
экстремистік діни әдебиеттерді таратып, тұрғындар арасында 
үгіт-насихат жұмыстарын және т.б. жүргізеді. Діннің атын жа-
мылып жүрген қазіргі жат ағымдар екі мақсатты көздейді. Олар 
радикалды теріс көзқараста. Қазақтың дәстүрін дініне қарсы 
қояды. Екінші бірі – ата діннен ажыратуды мақсат еткен, кей 
жағдайда дін атын жамылып, дүнияуи мақсаттарды көздеген 
теріс пиғылды жат діни ағымдар. Елімізде соңғы жылдары орын 
алған билікке, басқа да мақсаттарын қанағаттандыру барысын-
да ұйымдастырылып өткен шерулерге жат ағымдардың қатысы 
барын ескерсек, ата-бабаларымыз қабылдаған Ислам дінінің 
дұрыс жолын, дінмен араласып кеткен салт-дәстүр, ырым-тый-
ымдарымызды ұрпаққа ерте жастан түсіндіріп, әр қазақстандық 
азаматты өз елінің патриоты қылып тәрбиелеу баршамыздың бо-
рышымыз. Ең алдымен қоғамда экстремистік идеялардың тара-



319

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

луына жол бермеу қажет. Діни экстремистерді бейтараптандыру-
да теологтар мен дінтанушылардың рөлі маңызды. 2022 жылғы  
Қаңтар оқиғасында радикалды ағым идеяларын ұстанушылар 
бейбіт шеруге араласып, ел тұрақтылығына нұқсан келтірді. Екі 
жүзден аса адамның өмірін жалмады. Сақал, балақ, паранжа 
сияқты жасанды мәселелерге бас қатырып жүрген халық бұл 
оқиғадан кейін еліміздегі діни ахуалға тіптен күмән келтіріп 
қалғаны сөзсіз [2]. 

 
Әдебиеттер

1 https://www.akorda.kz/kz/official_documents/constitution1 
2 h t t p s : / / b a q . k z / q a z a q s t a n d a g y - d i n i - a h u a l - m a s e l e s i -

talqylandy_272740/
                          



320

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

ТАУХИД ҰҒЫМЫНЫҢ МӘНІ МЕН МАҒЫНАСЫ*

ТОҚТАРБЕКОВА Лаура Ниязбекқызы,
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия саясаттану және дінтану 
институтының жетекші ғылыми қызметкері, PhD

«Таухид» деген сөз «бір болу», «жалғыз болу» деген 
мағынаны білдіреді. Мұсылмандық таным бойынша «таухид» 
термині құлшылық етуге жалғыз Алла Тағаланың лайықты 
екендігін әрі Оның ешбір серігі жоқ екендігін білдіреді. Ешбір 
жаратылыс Онымен теңдес бола алмайды, ісіне араласа алмай-
ды, құдірет-күшіне, сипаттарына ортақтаса алмайды.

Таухид – діннің негізі, пайғамбарлар миссиясының ең ба-
сты мақсаты: Алла Тағала былай дейді: «Һәм (уа, Пайғамбар!) 
сенен бұрын қандай да бір елші жібермейік, оған Біз: «Менен 
басқа құдай жоқ. Маған ғана табыныңдар!» – деп уахи еттік» 
(Әнбия, 25) [1, 11 б.].

«Ислам – қатаң монотеистік дін. Діни ілім мен рәсімдердің 
барлық құрамдас бөліктерінің бастауы болып табылатын негізгі 
қағидат таухид деп алады, ол Алланың бірегейлігі мен жалғыз 
екендігін білдіреді. Мұсылман болу үшін адам Алладан басқа 
өзге құдайдың жоқ екенін және Мухаммад оның елшісі екенін 
куәландырады. Сенім туралы куәліктің осы екі ұғымы «шаха-
да» деп аталады...» [2, 29 с.]. Яғни, ислам дінінің негізгі дәстүрі, 
тірегі – Таухид.

Ал «таухид» деген не? Бұл сөздің мағынасы ислам дінінен 
хабары бар адамға ғана түсінікті. Таухид ұғымы мұсылмандық 
сенімнің негізі болып табылады. «Таухид» сөз араб тілінен 
аударғанда «бірқұдайлық» дегенді білдіреді, яғни монотеизм 
ұғымы. Таухид ұғымы исламдағы Алланың жалғыз екенін және 
оның бірлігін білдіретін негізгі басты догматтардың бірі. Бұл 

* Бұл мақала ҚР БҒМ ҒК-нің қаржыландыру аясында әзірленді (Грант 
АР09252975 «Қазақстандағы дәстүр мен жаңашылдықтың діни қырлары: 
бүгіні мен келешегі»).



321

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

догмат исламның іргетасы болып саналады. Сондықтан таухид 
ең алдымен политеизмды жоққа шығарады. Ол Алладан басқа 
құдайды жоқтығын түсіндіреді. «Таухид» сөзі «уаххад» деген 
етістіктен құралып, мынадай екі түрлі мағынаны білдіреді. 
Бірінші, «бір нәрсені біртұтас жасау», екінші «бір нәрсені 
жалғыз, дара түсіну» дегенді білдіреді. Таухид негіздерін 
түсіну үшін алдымен оған қатысты ұғымдарды қарастыру ке-
рек. Оның біріншісі «Алла». Бұл сөздің арабшадан аудармасы 
Құдай дегенді білдіреді. Бұл әлемнің біртұтас және жалғыз жа-
ратушысы және Қиямет күнінің Иесі. Мұсылмандар адамдарға 
соңғы пайғамбар Мұхаммедті жіберген осы Алла деп пайым-
дайды. Шахада деп аталатын иман сенімінде қысқаша: «Алла-
дан басқа құдай жоқ, Мұхаммед оның елшісі» делінген. Алла 
сөзі исламның барлық қасиетті кітаптарында жекеше түрде 
қолданылып, оның біртұтас әрі жалғыз екендігін білдіріп, 
көпқұдайлық сенімін жоққа шығарады. Алла абсолютті билік, 
күш пен құдіретке ие. 

Таухидтің бастапқы мәнінің негізінде абсолютті әрекет 
етуші, яғни, Алланың жалғыздығы туралы түсінікте жатыр. «Та-
ухид деген – Алла – жалғыз шынайы құдай, аспанда да, жерде 
одан басқа құдайлық сипатқа ие құдай жоқ. Сондықтан Алладан 
басқа нысанға табыну қате болып табылады» [3, 18 с.]. Құдайдың 
жалғыздығы – ислам дінінің және жалпы алғанда классикалық 
дәуірдегі араб-мұсылман мәдениетіне тән дүниетанымның 
іргетасы болып табылады, сондықтан орта ғасырларда көптеген 
ислам философтар таухид ұғымын жіктеген. 

Осындай жіктеулердің бірі көрнекті ғалым ал-Ғазалиге 
тиесілі. Бірқұдайлық туралы ол өзінің «Діндегі ғылым сәулесі» 
атты еңбегінің «Тәуекелдік негіз бар Бірлікке сенімнің мәні 
туралы» баянында қарастырады. Жалпы бұл баянда ғалым 
Аллаға шексіз берілу мен сенім артуды білдіретін тәуекел ту-
ралы айтады. Алайда, тәуекелдің мағынасын түсіндіру бары-
сында ол Бірқұдайлықтың төрт түрі туралы маңызды ілімді 
ашып береді. Тәуекел сенімнің құрамдас бөліктерінің бірі бо-



322

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

лып саналғандықтан, оны түсіну үшін ең алдымен сенімнің 
мән-мағынасын ұғыну керек. Ал сенімнің мән-мағынасы осы 
таухид. Әл-Ғазалидың ойынша, «Бірлікке сенім – бұл негізгі 
тірек» және де «бірқұдайлық – бұл ұшы-қиыры жоқ орасан 
зор теңіз» [4, 203 с.]. Әл-Ғазалидың ұсынып отырған жіктеуі 
таухидты түсінудің айырмашылығын, яғни шынайы сенімді 
көрсетеді. Әл-Ғазалидің ойынша, Бірлікке сенімнің төрт кезеңі 
бар. Олар: «Бірлікке сенімнің бірінші кезеңі – адамның өз ау-
зымен «Алладан басқа құдай жоқ» деп айтқанымен, жүрегі 
оны сезбейді немесе оны мойындамайды ...бұл – екіжүзділер 
сенімі» [4, 204 с.]. Бұл кезеңде адам шахаданы айтып, 
мұсылман атанады. Алайда, оның болмысы жалған немесе 
өтірік мұсылман күйінде қалады. Бірқұдайлықтың бұл түрін 
Ғазали: «...пайдасыз, өте зиянды және кінәмшіл» деп санайды. 
«Екінші кезең – барлық мұсылмандар сенген сияқты, жүрегімен 
айқанына шынайы сену. Бұл қарапайым сенушілер кезеңі». 
Бұл кезеңде адам шахаданы айтып және сол айтылған сөздің 
мағынасына шынайы сенім білдіреді. Бұл адамның жүрегі, 
бір жағынан, сенімсіздік пен күнә, екінші жағынан, тікелей 
Алланы тануға жабық. Адамның жүрегі күнәдан ада, таза 
болғанымен, алайда оны күпірлік бұзуы мүмкін. Одан тек ка-
лам ілімін игеру арқылы сақтануға болады. Ғазалидың ойынша 
мұсылмандардың басым көпшілігі осы кезеңде болады. Бұндай 
сенім пайдалы, өйткені ол адамның о дүниеге сапарында қажет. 
«Үшінші кезең – адам оны Алланың нұры арқылы таным жо-
лымен оны көреді. Бұл Аллаға жақындаған пенделер кезеңі» 
[4, 204 с.]. Бұл кезеңдегі адамдар кез-келген іс-әрекеттерден 
тек Жалғыз Алланы және оның құдіретті күшін көреді. Ол 
кейбір қарапайым мұсылмандар мен мутакаллимдар кезеңі. 
Олардың таза бірқұдайлықтан айыршалықтары ...басқаны 
бақылау мен көпшілікке назар араласқан. Бұл таухидтың өзегі, 
өйткені сонда тәуекел негізделеді. Әл-Ғазали, тәуекелдің түп-
төркіні – тек жалғыз абсолюттік әрекет етуші Алланың бар 
екенін мойындаудан құралады. «Егер ол саған ашылса, сен 



323

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

одан басқа ешнәрсені байқамайсың. Сен ондан қорқасың, сен 
оған аман қалу үмітінде жүгінесің, сен оған сенесің және оған 
үміт артасың». Бұл кезеңде адам басқаларды көзіне ілмей, 
өзін толықтай Аллаға тапсырады. Соңғы, «төртінші кезең – 
Жалғыздан басқа ешкімді көрмеу. Олар шыншылдардың айқын 
көруі». Бұндай адам «көп болғандықтан ештеңе көрмейді емес, 
өйткені ол Жалғыз». Бұл Ғазалидың пайымдауынша, ешбір 
кітаптың беттерінде баяндалмайтын құпия, яғни (Наука откро-
вения) Аян ғылымының кульминациясы. Неге біз ол туралы 
кітап беттерінен оқи алмаймыз, өйткені «құдайлық үстемдіктің 
құпиясын ашып көрсетудің өзі дінсіздік» [4, 206 с.] дейді. 
Сопылық ағым бұл кезеңді хақиқат, яғни ақиқатқа жету деп 
атайды. Сонымен қатар, әл-Ғазали: «зат бір жағынан көріп-
тану барысында көп болуы мүмкін, ал екінші жағынан қарап 
танып-білсек, ол жалғыз, біртұтас болып көрінеді» [4, 207 с.] 
деген. Ал бұл жаңылтпашты ол былайша тартатып береді. Егер 
адамның жан-дүниесіне, дене бітіміне, іш-құрылыстарына 
үңілсек, ол әрине көп болып табылады, алайда, ол бір адам. 
Адамдар бір-біріне қарағанда, олар оның іш-құрылысындағы 
немесе оның басқада жан-дүниесіне баса назар аударып ой-
ланбайды ғой, адам екінші адам үшін жалғыз, бір адам бо-
лып көрінеді. Сондай-ақ Алла тағалаға сенім, таухид іліміне 
де солай. Алла біреу, оны әркім өзінше танып-біліп, өзінше 
көреді. «Бір түсінікте ол жалғыз, екіншісінде көп, ал енді 
біреуінде ол көбірек, басқанда азырақ». Яғни адамзат Алланың 
жалғыздығын өзінше көріп, өзінше сезінеді. Исламда бастысы 
Алланың жалғыз, біреу екеніндігіне сенім. 

«Таухид – тиынның екі беті сияқты. Бір жағы – жалғыз 
Жаратушы Алланы, екінші беті – адамдардың барлығы 
бірдей немесе әрбір адам бір-біріне бауыр болып табыла-
тынын білдіреді» [5, 87 р.]. Бұндағы адамзаттың бірлігі мен 
бауырластығы осы Жаратқанның бірлігінен бастау алады. 
Ал малазиялық қоғамдық қайраткер, саясаттанушы Чандра 
Музаффардың ойынша, таухид, Алланың жалғыз екендігіне 



324

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

сенім мен қоғамның діни, саяси, әлеуметтік, экономикалық және 
биологиялық қызметі тұрғысынан бүкіл адамзатты біріктіретін 
дүниетаным кемінде бес маңызды нанымнан тұрады. Бірінші, 
адамзаттың ортақ рухани шығу тегіне, миссиясы (міндеті) 
мен тағдырына сенім. Екінші, өмір мен өлімнің, осы өмір мен 
болашақтың, адам мен табиғаттың, адам мен қоғамның, ерлер 
мен әйелдердің, материалдық және руханилықтың, имманент 
пен трансцендент арасында органикалық бірліктің бар екеніне 
сенім. Үшінші, Құдай адамның қамқоршы әрі билеушісі екеніне 
сенім. Төртіншіден, бүкіл адамзатқа пайдалы болатын әмбебап 
моралдық құндылықтар мен ұстанымдардың барлығына сенім. 
Соңғысы, адам жекеше әрі ұжымдық деңгейде де толыққанды 
өмір салтын тәрбиелеу мен қалыптастыруға көмектесетін 
әртүрлі құқықтар мен міндеттер, қарым-қатынастарға қабілетті 
екендігіне сенім [6, 178 р.]. Осылайша, таухид тек Жаратқанның 
жалғыз екендігін ғана білдіріп қоймай, сондай-ақ адамзат 
пен Жаратқанның, адам мен оның бауырларының, адам мен 
қоғамның арасындағы бірегей қарым-қатынасты да анықтайды. 
Яғни таухид дегеніміз тек Алланың жалғыз екендігіне сенім ғана 
емес, сонымен бірге Құдай мен адамзат және әлем арасындағы 
тығыз қатым-қатынас. Бұл үш ұғым ислами тұрғыдан қарағанда 
бір-бірінен ажырағысыз. 

Жалғыз Аллаға деген сенім тек шахаданы айтумен ғана 
шектеліп қалмайды, яғни тек ойшаға ғана аллаға сену емес, 
мұсылманның күнделікті өмір салтындағы ұстанымы. «Бірақ 
Құдайға және игі істерге сенім – тек адамның кез-келген 
діндегі (!) сенімі. Бұл екі қағида – сенім және жақсылық жасау 
– өзгермейді және абсолютті. Қалғанның бәрі салыстырмалы 
және өзгеруге жатады» [7] деп белгілі ресейлік, тегі сириялық 
исламтанушы ғалым Тауфик Ибрагим адам Жаратушысына игі 
істер мен жақсылығы арқылы қол жеткізге, басқа дүниеуи зат-
тарды, іс-әрекеттерді өзгертуге болатынын көрсетті. Сондықтан 
адам баласы болмысынан, тумасынан, жаратылысынан таухид-
ке бейім боп келеді. Адам рухын тек бір Аллаға сенімі, таухид 



325

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ұғымы ғана қанағаттандыра алады. Сондықтан әлеуметтанушы 
ғалымдар жер жүзіндегі барлық діндерді, сенім-нанымдарды 
зерттей келе, бір-ақ діннің болғанын және оның монотеистік, 
яғни біртәңірлі дін болғанын дәлелдеген болатын.

Американдық мәдени антрополог Талал Асад: «Шын 
мәнінде, ол ізбасарларына белгілі бір тәжірибенің дұрыс фор-
малары мен мақсаттарын үйретуге бағытталған дискурстар-
дан тұрады, олар нақты қалыптасқан, сондықтан өзіндік та-
рихы бар. Бұл дискурстар тұжырымдамалық түрде өткенімен 
(тәжірибе қашан пайда болды және оның мәні мен дұрыс орын-
далуы туралы білім қайдан шығады) болашағы (тәжірибенің 
мәнін қысқа мерзімді және ұзақ мерзімді перспективада қалай 
қорғауға болады немесе оны неге өзгерту немесе алып тастау 
керек?) қазіргі уақыт (ол басқа тәжірибелермен, институт-
тармен және әлеуметтік жағдайлармен қалай байланысты) 
арқылы байланысты. Исламдық дискурсивтік дәстүр – бұл 
исламның өткен және болашақ тұжырымдамаларымен қазіргі 
исламдағы нақты исламдық тәжірибелерге сілтеме жасайтын 
мұсылмандық дискурстың дәстүрі. Әлбетте, мұсылмандардың 
барлық сөздері мен істері исламдық дискурсивті дәстүрге жат-
пайды. Исламдық дәстүрдің өзі бұл мағынада бұрын жасалған 
нәрсеге еліктей бермейді» [8, с.55-56] деп, исламның өткені 
мен болашағының қазіргі уақытпен тығыз байланысты 
сұхбатта екенін жеткізеді.

Жалпы, ислам діннің, мәдениеттің және қоғамдық-саяси 
құрылымның бөлінбейтін бірлігін, адам өмірінің барлық 
деңгейлерін, олардың біртұтастығын қамтитын жалпы жүйені 
білдіреді. «Біз ешқашан дәстүрдің рөлін төмендетпеуіміз ке-
рек. Дәстүрдің өзі жақсы нәрсе. Бұл сіз салған және сіз тұратын 
үй сияқты. Алайда, ерте ме, кеш пе, оған күрделі жөндеу 
жүргізу қажет болатын уақыт келеді. Міне, мәселе осыдан ту-
ындайды. Үй дәстүрге адал болып саналса да, үй құлап қалса 
да, ескірген тұрғын үй қалпында қалғысы келеді» [9]. Ислам 
дінінің шынайы бейнесі жалпыадамзаттық құндылықтарды 



326

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

орындауды талап ететін шариғат заңдары мен адамгершіліктің 
диалектикалық бірлігінде көрініс табады. Олар адамгершілік 
пен адам игілігі үшін бағытталса, ислам халықтар арасындағы 
өзаратүсіністікке, мейірімділікке, әр түрлі халықтың салт-
дәстүрлерін төзімділікпен қарауға шақырады.  

Әдебиеттер

1. Таным тұғыры. – Алматы: «Ғибрат» баспа үйі, 2013. – 96 б.
2. Рамадан Т. Ислам. Прошлое и настоящее. https://www.litmir.me 

16.04.2018.
3. Смирнов А.Е. Религиозный опыт. Религиозная традиция. Рели-

гиозное обращение : учеб. пособие / А.Е. Смирнов. – Иркутск: Изд-во 
ИГУ, 2013. – 105 с.

4. Абу Хамид Мухаммад аль-Газали ат-Туси. Возрождение рели-
гиозных наук. – М.: Издательский дом «Нуруль Иршад», 2007. – Т.1. 
– 267 с.

5. Muhammad Nejatullah Siddiqi. Muslim Economic Thinking: A 
Survey of Contemporary Literature // Studies in Islamic Economics. ed. 
Khurshid Ahmad. – Leicester, U.K.: Islamic Foundation, 1981. – 195 р.

6. Chandra M. Implementation of Justice in Politics // In Islam and 
Justice, ed. Aidit Bin Ghazali. – Kuala Lumpur, Malaysia: Institute of 
Islamic Understanding, 1993. – 275 р.

7. Ибрагим Тауфик. На пути к коранической толерантности. 
https://www.idmedina.ru 19.10.2019.

8. Асад Т. Идеи антропологии ислама // Islamology. – 2017. –           
Т. 7. – №1, – С. 42-60.

9. Ибрагим Тауфик: «Мусульманин не может не быть салафи-
том». https://www.business-gazeta.ru 25.01.2019. 



327

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

ЖАҺАНДЫҚ ЭТИКАНЫҢ ҚАЛЫПТАСУЫНДАҒЫ 
ҚАЗАҚ ЭТИКАЛЫҚ ОЙЫНЫҢ РӨЛІ*

НҮСІПОВА Гүлнәр Игенбайқызы,
ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану

институтының аға ғылыми қызметкері, PhD

Қарқындап дамып келе жатқан жаһандану процестері 
адамзаттың алдына көптеген саяси, экономикалық және 
мәдени сипаттағы міндеттермен бірге қазіргі уақыттағы кросс-
мәдени өзара әрекеттесудің аса күрделі сын-қатерлерінің 
бірі планетарлық этика мәселесін қалыптастыруды жүктеп 
отыр. Планетарлық этика белгілі адамгершілік-этикалық 
принциптердің синтезін, әлем халықтарының көпшілігін және 
бүкіл адамзаттың тарихы мен дәстүрлеріндегі барлық үздік 
аксиологиялық идеялар мен жүйелерді біріктіруге тиіс деп 
қарастырылады. Әрбір халықтың мәдени мұрасының осындай 
бір арнаға тоғысуы, жаһандық процестер әсер етпеген адам-
зат өміріндегі этика сияқты маңызды саласын планетарлық 
бірлесуге алып келеді, оның негізгі екпіні география және эко-
номика салаларында кездеседі. Ойшылдардың дәстүрлері мен 
философиялық ілімдерінің жан-жақтылығын қамтитын қазақ 
этикалық ойы да, өз кезегінде, әлемдік этиканы қалыптастыруға 
және одан әрі дамытуға елеулі үлес қосуға қабілетті, сондай-ақ, 
алға қойылған гуманистік мәселелерді шешуге ықпал ете алады.

Әлемдік этикалық бағдарламаны құру қажеттілігі туралы ой 
алғаш рет 1993 жылдың 28 тамызы мен 5 қыркүйегі аралығында 
120 әлемдік дін ілімдерінің алты жарым мыңға жуық өкілі бар 
әлем діндері Парламентінің Чикагода өткен екінші отырысын-
да айтылды. Парламенттік сессияға қатысушылар жергілікті 
әскери қақтығыстарда, нәсілдік, этностық, діни және гендерлік 

* Мақала № OR11465461 «Қазақстанның тұрақты даму стратегиясы 
контекстінде қоғамның мәдениеті мен құндылықтарын зерттеу» ғылыми 
бағдарлама аясында әзірленді.



328

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

кемсітушіліктер, халықтың қорғалмаған жіктерін еңбекпен 
қанау, үкіметтік және соттық сыбайластықтарда өзінің көрінісін 
табатын әлемдік рухани дағдарыстың бар екендігін және оның 
ушыққанын бірауыздан мойындады. Швейцариялық теолог 
және католик дінінің қызметшісі Ганс Кюнг, әрбір адам жауап 
беретін, бұл планетарлық адамгершілік құлдырауды әлемдік 
«жан-жақты және жойғыш агония» [1] деп сипаттады. 

Ұжымдық жеке адамнан құрылады, сондықтан дүние-
жүзілік достық және әділ қоғамдастық құру үшін әрбір адам 
өзінің ойын өзгертіп, әртүрлі халықтардың өмір сүру салтының 
ерекшеліктеріне төзімді, адал және ашық қабылдауға дайын 
болуы керек, олардың өз мәдениеттеріне ұқсамайтындықтары 
қорқыныш пен дұшпандық туғызып, қауіпті деп бағаланбай, 
оларды теңдікте және бірегейлікте қабылдап бірге өмір сүруді 
үйренуі қажет. 

Жаһандық этиканың қалыптасу жолындағы алғашқы қадам 
Ганс Кюнгтің бұрыннан келе жатқан «Адам құқықтарының 
жалпыға бірдей декларациясына» (1948) толықтыру ретінде 
жазылған «Әлемдік этос декларациясының» (1993) баяндалуы 
болды. Швейцария теологы, әрбір дін үшін ортақ гуманистік 
ережелер, моральдық-адамгершілік императив кез келген 
діннің негізін қалаушы постулаттары болып табылатындығын 
атап өтті. Бұл мәдени әмбебаптар әлем халықтарының тығыз 
туыстығының тағы бір дәлелі, бүкіл адамзаттың бірігуінің 
алғышарты болып табылады. Бұл дін қайраткерімен 
жазылған және әлем діндерінің отырысында таныстырылған 
«Әлемдік этос декларациясы» әрбір адамға, оның қандай да 
бір конфессия-ға жататынына немесе тіпті әлемдік атеистік 
көзқарасына қарамастан барлығына бірдей бағытталған. Бұл 
құжат діни, сондай-ақ, атеистік дүниетанымдағы адамдардың 
да бірыңғай гуманистік көзқарастарын білдіреді,  олар: әлемдік 
тәртіп үшін жауапкершілікті бөлу, әділеттілікті, бостандық пен 
заңдылықты сақтау, зорлық-зомбылық пен антигуманизмге 
қарсы тұру.



329

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

«Әлемдік этос декларациясының» авторлары басты этика-
лық императивтердің бірі ретінде берген өмірді құрметтеудің 
адамгершілік ұстанымы ғасырлар бойы көптеген қазақ ойшыл-
дарымен терең және мұқият қарастырылды. Қорқыт ата сияқты 
өмір мен өлімнің феномені туралы ойлаған философтар жер 
бетінде лайықты өмір сүруге шақырды және өлімнің сөзсіз бо-
луы адамның өз әрекеттері үшін жауапкершілігін күшейтетінін 
атап өтті.

Қазақ философиялық ойының дамуына іргелі негіз болған, 
этикалық идеяларды бойына сіңірген және қайта қарастырған 
түркі философиясының өкілі Жүсіп Баласағұн, толық этикалық 
бағдарламалық шығарма болып саналатын «Құтадғу біліг» 
поэмасының авторы, өмірдің мәнін жақсылықтың орында-
луы және мінсіз өмір салтын ұстану деп анықтады. Оның 
көзқарастарына сәйкес, адам өлмеске үміттене алады, бірақ 
ол оның физикалық формасының мәңгілік өмір сүруінде емес, 
оның еңбегі сіңген қайырымды өмірі мен ізгіліктері, жақсы аты 
мәңгілік есте қалады:

Туған өлер, көрсең қалар белгісіз,
Сөзіңді ізгі сөйле, өлсең де өлгісіз!
Қос нәрсені шалмас қарттық құрығы:
Бірі – ізгі сөз, бірі ізгі құлығы!
Туған адам өліп сөзі қалады,
Өзі кетіп, ізгі аты қалады!
Тіршілікте келсе өзіңнің өлмегің –
Сөз, құлқыңды жақсарт, оңда, ей, бегім?!
Тілді сөктім, һәм мадақтап демедім,
Мұным – сөздің сырын ұқсын дегенім [2, 66 б.]
Ақын және философ Қорқыт ата аңыз-әңгімелерге сәйкес, 

өз өмірін ең үлкен зұлымдық – өлімнің алдын-алу жолын іздеу-
ге арнады, ол өзінің барлық шығармашылығымен, этикалық 
мұрасымен және өзіндік өмір жолымен өмірдің өлім мен 
зұлымдықпен жеңіске жету мүмкіндігін, оларды жеңу – өнердегі 
өлместік екенін дәлелдеді. Қорқыттың этикалық ілімінде адам 



330

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

өмірінің мәні жоғары, сондықтан оны азғындық әрекеттер мен 
ойлардың жойқын әсерінен сақтау және қорғау қажет. Адамның 
өзінің шығармашылық әлеуетін жүзеге асыруы шындықтың 
жақсы жаққа өзгеруі, өзінің өмірлік мақсатын іздеу және түсіну 
болып табылады. Шығармашылық мұра ұрпақтарды байланыс-
тыра отырып, эстетикалық және құндылықтық бағдарларды 
береді, өнердегі жеке даралығын ашуға ынталандырады.

Қазіргі қоғамның басым көпшілігінің жетілмеген әлеуметтік 
ұйымы, оның таптарының әл-ауқаты арасындағы алшақтықтың 
өсуіне, жұмыс берушілердің тәуелді қызметкерлерге эксплуа-
тациялық қатынасының  күшеюіне және сыбайлас жемқорлық 
желілерінің қарқынды кеңеюіне ықпал етті. «Әлемдік этос 
декларациясының» авторлары, бір әлеуметтік құрылымдағы бай 
және кедей топтар арасындағы қарама-қайшылық тек жалғыз 
жамандық материалдық байлықтың әділетсіз бөлінуімен 
шектеліп қалмайды, сонымен бірге қызғаныш, жеккөрушілік 
пен агрессияны тудырады және қоғамда қылмыстың пайда 
болуының катализаторына айналады деп атап көрсетті.

Шарасыздық адамдарды ұрлық жасауға және т.б. итерме-
леп қана қоймайды, оны өмір сүруге тырысу, өмірде бар болуды 
мақсат ету, сонымен қатар көбінесе тұтынушылық психологи-
ясын көтермелеуге бағытталған сәнді өмір салтына қосылуға 
деген ұмтылыс сияқты үмітсіз қадамдарға итермелейді. Кюнг 
пен оның серіктестерінің пікірінше, бұл мәселелерді шешуге 
әлемнің көптеген халықтарына тән этикалық дәстүрлерге оралу 
көмектеседі: жетімдерге, мүгедектерге, қарттар мен қарияларға 
қамқорлық жасау және көмек көрсету. Көмекке мұқтаж 
адамдардың алдындағы жауапкершілік және олардың қорғалуы 
адамның бойындағы гуманистік бастаманы оятып, дамытып, 
қызығушылығы мен қалауын материалдық құндылықтарды 
қабылдап, жинақтауға емес, жеке басын рухани және этикалық 
жетілдіруге ұмтылуы қажет.  

Бұл әлеуметтік және материалдық теңсіздік мәселесі, 
олардың теріс салдары қазақ философиясында да шектеліп 



331

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

қалған жоқ. Қазақтың этикалық ойының шыңы және 
квинтэссенциясы болған Абай, өзінің философиялық 
шығармашылығында адамның қолда бар материалдық 
игіліктері мен байлықтарын пайдалану тәсілдеріне келесідей 
айқын сараптама береді: «Дүниеде түпкі мақсатың өз пай-
даңа болса – өзің ниһаятлысың, ол жол құдайдың жолы 
емес. Ғаламнан жиылсын, маған құйылсын, отырған орны-
ма ағып келе берсін деген ол не деген нысап? Не түрлі болса 
да, я дүниеңнен, я ақылыңнан, я малыңнан ғадаләт, шапағат 
секілді біреулерге жақсылық тигізбек мақсатың болса, ол жол 
– құданың жолы. Ол ниһаятсыз жол, сол ниһаятсыз жолға 
аяғыңды берік бастың, ниһаятсыз құдаға тағырып хасил бо-
лып хас езгу құлдарынан болмақ үміт бар, өзге жолда не үміт 
бар? Кейбіреулердің бар өнері, мақсаты киімін түзетпек, жүріс-
тұрысын түзетпек болады да, мұнысын өзіне бар дәулет біледі. 
Бұл істерінің бәрі өзін көрсетпек, өзін-өзі базарға салып, бір 
ақылы көзіндегі ақымақтарға «бәрекелді» дегізбек. «Осындай 
болар ма едік» деп біреулер талаптанар, біреулер «осындай 
бола алмадық» деп күйінер, мұнан не пайда шықты? Сыртқа 
қасиет бітпейді, алла тағала қарайтұғын қалыбыңа, боямасыз 
ықыласыңа қасиет бітеді. Бұл айнаға табынғандардың ақылы 
қаншалық өсер дейсің? Ақыл өссе, ол түпсіз терең жақсылық 
сүймектікпен өсер» [3, 98-99 бб.].

Абай байлықты осылай суреттей отырып, адамның ма-
териалдық байлығының болуы оның азғындық пен рухани 
негізін болжап, растайтын факт емес екенін айтады. Соны-
мен қатар баюдың қылмыстық тетіктерінен басқа, өзге де 
игіліктердің шығу тегінің мүмкіндігі болатынын айтты, бұған 
халықтың қорғалмаған тобын пайдалану және табыстарды 
әділетсіз бөлу сияқты мәселелерді айта отырып, «Әлемдік этос 
декларациясы» авторлары да назар аударады. Материалдық 
жеткіліктілік азғын адамның міндетті атрибуты емес, оның адал 
еңбектің немесе табысты мансабының ең сенімді іргетасы бо-
лып табылатын білім мен тәжірибелерді игерудің нәтижесінен 
пайда болуы мүмкін.



332

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Сонымен бірге, ойшылдың пікірінше, білімді игеруге де-
ген ұмтылыс тек өзі үшін ғана баю мақсатын көздемеуі ке-
рек, керісінше, жеке тұлға жалпыға бірдей пайда әкелуі керек. 
Өнер, – дейді ұлы философ, – жеке тұлғаның шығармашылық 
өзін-өзі тануында ғана емес, сонымен бірге шеберліктің, кәсіби 
дағдыларының жоғары деңгейімен де айқындалады, асқан 
шеберлікпен жасалған жұмыс еңбек қызметінен өнерге айнала-
ды. Алайда, өзінің кәсіби қызметінде осындай жоғары деңгейге 
көтерілу үшін білімді меңгеру, дағдыларды, ішкі, рухани әлемді, 
жетілдіру қажет, оның феномендері осы жұмыс үшін шабыт 
көзі бола отырып, өз кезегінде, осы адам өнерінің нәтижелері 
пайдалы немесе пайдасыз екенін анықтайтын өмірлік бағдарды 
дұрыс таңдауға ықпал етеді.

Адамның адамгершілік жетілуіне ықпал ететін және 
қоғамға елеулі пайда әкелетін өнер мен еңбекті, Абай 
сарқылмайтын байлық дейді, оған қол жеткізуге терең ру-
хани кемелденген тұлғаның адамгершілігі, саналы түрде  
ұмтылуы болып табылады. Бұл құндылықтың сарқылмас 
табиғатын сипаттай отырып, ойшыл материалдық байлықтың 
тұрақсыздығы мен сенімсіздігін, мұндай қордың оңай таусыла-
тынын, бірақ оны толықтыру оңай емес екенін айтады. Білім 
мен өнердің материалдық емес игілігінің мүліктік байлықтан 
айырмашылығы, олар оның өмірі мен танымдық тәжірибесімен 
бірге артып, адам өмірінің соңына дейін сақталады.

Алайда, Абай атап өткендей, мұндай материалдық емес 
байлық тек бір ғана адамның игілігі, бөлінбейтін меншігі бол-
мауы керек: білім әділеттілікті қалыптастыру және нығайту, 
гуманистік идеалдарды жүзеге асыру және ізгілік пен 
имандылықтың этикалық қағидаларын бекіту үшін қолданылуы 
тиіс. Осылайша, біз өз игіліктерін өзіне немесе жалпы адам-
заттың пайдасына жұмсай алмайтын, білім мен өнерді өз 
құндылығынан айырған дарынды адамды өте сараң адаммен са-
лыстыра аламыз. Олар таңғажайып және ерекше болуы мүмкін, 



333

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

бірақ, оларға иелік ететін адам оларды әлемге паш еткісі келме-
се немесе жасай алмаса, мүлдем пайдасыз.

Абайдың адамгершілік философиясында жеке басының 
пайдасына, өркөкірек ниеттерін қанағаттандыруға бағытталған 
байлық қайырымды адамның табиғатына қайшы келеді, оның 
тұлға ретінде қалыптасуына және ұлы философтың «Адам бол!» 
деген негізгі этикалық тұжырымын сақтауға жол бермейді. 
Бірақ, Абай адамның моральдық-адамгершілік түзелуіне де-
ген үмітін, өзінің өмірлік жолын қайта ойластыру мүмкіндігіне 
деген сенімдерін ешқашан жоғалтпаған, өзінің материалдық 
жеткіліктілігін, білім мен кәсіби дағдыларының құндылығы 
сияқты игі іс жасауға және бейтарап немесе теріс құбылыстарды 
оң нәтижелерге ауыстырып, мұқтаж адамдарға көмек көрсету 
үшін пайдалануға болатынын  айтады. 

Абай философиясындағы қайырымдылық көмекке жү-
гінуден көп нәрсені аңғаруға болады, ол қайырымдылық жа-
саушы өзінің материалдық байлығының бір бөлігін белгісіз, 
мұқтаж адамдарға табыстай отырып, өзінің қайырымдылық 
қызметіне іштей, рухани тартылады және жеке қатысады. 
Адамның жақсылық жасауы және оның өзіне пайдалы екенін 
айтқан ойшылдардың ойлары, басқаларға деген шынайы жа-
нашырлық пен түсінушілікті дамытуға итермелейді, өйткені 
жақсылық еріксіздіктен, ал қайырымдылық немқұрайлылықтан 
туындамайды. 

Материалдық теңсіздік мәселесін алға тартқан «Әлемдік 
этос декларациясының» авторлары халықтың тәуелді топ-
тарының болуын және материалдық тұрғыдан мұқтаж кедей 
адамдардың өмір сүруінің қиын жағдайларынан басқа бұл 
құбылыстың тағы бір жағымсыз аспектісін көрсетті. Бұл зи-
янды әсер қызғаныш деген қасиетке ие. Барлық игіліктер мен 
артықшылықтарды сезінбеген, өзінің өмір сүру қажеттіліктерін 
қарапайым қанағаттандырудан артық бармаған адам, мұндай 
мәселелерден айырылған адамдарға өшпенділікпен және 
жеккөрушілікпен қарайды. Алайда, Ганс Кюнг және оның 



334

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

бірлескен пікірлестері, қажеттіліктен туындаған қылмыстармен 
қатар, бұқаралық ақпарат құралдары арқылы соншалықты 
талмай дамитын, әр адамның қазіргі өміріндегі материалдық 
құндылықтардың маңыздылығын үздіксіз насихаттайтын 
менмендіктен туындайтын өзге де нәрселер бар екенін атап 
көрсетеді.

Әбден танымал болған артықшылықтарға қол жеткізе 
алмаған адамды өз өмірінен, жеке басынан көңілін қалдыруға, 
табысты және бай адамдарға деген қауіпті қызғаныш сезімінің 
оянуына әкеледі. Бұл жағдайды «Әлемдік этикалық деклара-
ция» жобасын жасаушылар, адамзатты ажырататын, бір-біріне 
деген сенімсіздік, байланыстардың үзілуі, қылмыстың көбеюі 
сияқты өте үрейлі және қауіпті салдарлармен байланыстырады. 
Бұл мәселенің шешімін адамның ойлау қабілетін жаңғыртудан, 
тұлғаның моральдық-адамгершілік қасиеттерін жетілдіруден 
көруге болады. Мұндай мүдделер бағытын өзгерту үшін 
әлемдегі әртүрлі халықтардың философиялық даналығы мен 
дүниетанымдық тәжірибесіне сүйене отырып, әлемдік этикалық 
бағдарламаның бір бөлігін қалыптастыру қажет.

«Әлемдік этностың декларациясымен» бекітілген мате-
риалдықтан жоғары тұратын рухани басымдық принципінің 
жарқын бейнесі ретінде қазақ философиясының қалыптасуы 
мен дамуына айтарлықтай әсер еткен, оның философия-лық 
мұрасының сан қырлы мұрагері болған түркі ойшылы Жүсіп 
Баласағұнның идеясын алуға болады. Материалдық байлықты 
жинауға деген ұмтылысты мақсат еткендерді айыптай оты-
рып, Жүсіп Баласағұн олардың адам өміріндегі салыстырмалы 
құндылығы мен пайдасыздығын ерекше атап өтеді: 

Көп қазна жима, алтын-күміспен,
Не болса да беріп, көппен үлескін.
Өлім тұтса, қалар кейін  өзіңнен,
Ұл-қыз шашар жамандыққа көрінген.
Мал-дүниеден тірлігіңде арыл да,
Сауабын ал, қисап қуып сарылма!
Жақсы айтыпты, халық бегі-данасы,



335

Значение философского и поэтического наследия казахского народа  
на основе мировоззренческой парадигмы

Халық бегі – кісілердің сарасы:
«Қазна жиған дүние бегі, талдың ба...
Кел, өзіңнен кейін қазна қалдырма! [2, 485 б.  5290-5295].
Осылайша, поэтикалық түрде айтылған материалдық 

байлықтың ауысуы туралы идея, автордың планетарлық 
этиканың тұжырымдамасында берілген идеяларын растай-
ды: мақсатсыз жиналған және сақталған нәрсенің ешқандай 
құндылығы жоқ, ол пайдасыз. Осыған қарамастан, мұндай бейта-
рапты байлықтың көмегімен адамның моральдық тұтастығына 
және рухани даму деңгейіне байланысты жамандық немесе жақ-
сылық жасауына, яғни бір бағытты таңдауына жол ашылады.

Осыған байланысты, Абайдың философиялық-этикалық 
көзқарасындағы әрбір адамның өз өмірі үшін жеке жауап-
кершілігі болатынын, жеке тұлғаның адамгершілігін жетіл-
дірудің, рухани өзгеруінің бір ғана тәсілі – білім жолын 
таңдап, адам бойындағы ізгілік қасиеттердің ішкі потенци-
алын дамыту арқылы өзіндік жұмысы, оны шабыттандыру 
көзі, рухани өзгеруге деген шын ниеті екенін айтады. Абайдың 
философиялық-этикалық іліміндегі танымдық жолды таңдау 
көп мағыналы болып келеді. Бұл жалпы білім алуды ғана 
емес, сонымен бірге дұрыс экзистенциалды таңдау жасауға 
мүмкіндік беретін, жалған құндылықтарды анықтау және са-
ралау қабілетін білдіреді. Тек білімі бар адам іс-әрекеттің кез-
келген түріне және өмірлік жағдайға жетекші бола алатын тиісті 
аксиологиялық жүйе құра алады.

Әдебиеттер

1. Декларация мирового этоса. 1993.	 URL: http://
anthropology.ru/ru/text/ dokumenty/deklaraciya-mirovogo-etosa#iii-
chetyre-nravstvennyh-imperativa (дата обращения: 05.11.2019).

2. Баласағұн Жүсіп. Құтты білік / Көне түркі тілінен аударған 
және алғысөзі мен түсініктерін жазған А. Егеубаев. – Алматы: Жазу-
шы, 1986.  – 616 бет.

3. Абай. Қара сөз. Поэмалар. – Алматы: Ел, 1993. – 270 б.



336

Дүниетанымдық парадигма негізіндегі қазақ халқының философиялық 
және поэтикалық мұраларының мәні

Ғылыми басылым

ДҮНИЕТАНЫМДЫҚ ПАРАДИГМА НЕГІЗІНДЕГІ 
ҚАЗАҚ ХАЛҚЫНЫҢ ФИЛОСОФИЯЛЫҚ ЖӘНЕ 

ПОЭТИКАЛЫҚ МҰРАЛАРЫНЫҢ МӘНІ 
                            

Республикалық дөңгелек үстел материалдар жинағы 

ЗНАЧЕНИЕ ФИЛОСОФСКОГО И ПОЭТИЧЕСКОГО 
НАСЛЕДИЯ КАЗАХСКОГО НАРОДА  НА ОСНОВЕ 

МИРОВОЗЗРЕНЧЕСКОЙ ПАРАДИГМЫ
                        

       Сборник материалов республиканского круглого стола

Дизайн және беттеу: Ж. Рахметова

ҚР ҒЖБМ ҒК «Философия, саясаттану 
және дінтану институты» ШЖҚ РМК

Басуға 20.07.2022 ж. қол қойылды.
Таралым 500 дана. Пішімі 60х84 1/16. Офсеттік басылым.

Шартты баспа табағы: 21. 

ТОО «378» баспада басылып шығарылды.
Алматы қ., Райымбек көшесі, 212/1.


